
Note





DOI 10.53148/DI202543008«dianoia», 43 (2025)

Leggendo con Francine Markovits il Colloquium heptaplo-
meres di Jean Bodin tra l’enciclopedia dei saperi e i dialoghi 
di religione 

Mariafranca Spallanzani

Esiste una «filosofia dei luoghi», una filosofia, cioè, che, attraver-
so un’ermeneutica dello spazio, metta in relazione il contenuto e 
l’espressione delle varie filosofie con i luoghi in cui si esprimono? 
Credo di sì. La filosofia ha scelto in generale luoghi giusti per le 
sue riflessioni e i suoi discorsi, adeguati alle sue discussioni, ai suoi 
dialoghi e alla trasmissione del sapere. Ne ho frequentati alcuni: la 
librairie di Montaigne, luogo accogliente, separato ma non romito 
della scoperta e della scrittura di sé; il poële di Descartes, spazio tutto 
contenuto, tutto posseduto e tutto interno, consacrato al movimento 
senza tempo di una mente che ripercorre «le lunghe catene di ragio-
ni» della conoscenza; la chambre di Pascal, stanza di concentrazione 
e di solitudine dell’uomo che vive nella consapevolezza dolorosa 
della miseria della propria condizione.

Del resto, una «filosofia dei luoghi» può diventare anche una 
teoria che condensa in un luogo concreto le storie e i pensieri degli 
uomini e delle donne (ricordate il celebre saggio A Room of One’s 
Own di Virginia Woolf?), metafora della concentrazione silenziosa 
su sé stessi e della ricerca dell’autonomia e della libertà, ma anche 
spazio segreto e oscuro di violenze e morte, ma anche enigma del-
la verità, ma anche espansione e illustrazione di sé. Alcuni esempi? 
Lo studio e il lavoro dei Philosophes nelle loro stanze e i loro incontri 
e le loro conversazioni animate nei salons; i dolci piaceri della pigri-
zia e le gioie dei viaggi di Xavier de Maistre «attorno alla sua stan-
za»; i terribili «deliziosi» (!) boudoirs segreti d’iniziazione all’ecces-
so del male di Sade; la stanza buia delle maschere della follia, della 
malattia e della finzione di Pierre descritta da Sartre, le stanze dei 
suoi libri e i caffè philo di Parigi; la stanza fredda di Monsieur Teste, 
immersa nel nulla del mobilio e nell’atemporalità dell’idea; la «mai-
son secrète» di Foucault, metafora del suo lavoro «privato», segre-
to e intimo sull’opera di Raymond Roussel. E tante altre. In fondo, 
lo spazio, scriveva lo stesso Foucault, ha una storia concettuale che 
non è possibile dimenticare.



Mariafranca Spallanzani148

Di recente ho vissuto un’esperienza personale particolarmente 
interessante che non dimenticherò: quella di un intreccio tra il luogo 
filosofico straordinario in cui è ambientato il Colloquium heptaplome-
res di Jean Bodin e il luogo in cui ne abbiamo discusso un pomeriggio 
d’autunno dell’anno scorso, riunite e riuniti insieme in una comu-
nità di studiose e studiosi della letteratura e della filosofia moder-
na: la superba «Bibliothèque interuniversitaire» della Sorbona (BIS) 
che ci ha accolto nelle sue sale affrescate con i suoi scaffali pieni di 
libri, i suoi scrittoi illuminati da eleganti abat-jour, i suoi ampi spa-
zi di comunicazione. È in essa, infatti, che era stato organizzato da 
Marie-Dominique Couzinet in collaborazione con Philippe Büttgen 
un pomeriggio di studi letterari e filosofici per discutere, appun-
to, «autour du Congrès des religions avec Francine Markovits Pessel» 
(24 ottobre 2024) 1. Un luogo giusto per parlare del Colloquium e del-
la splendida dimora di Paolo Coroneo (Paulus Coronaeus), patrizio 
veneziano colto, saggio ed elegante, in cui Jean Bodin aveva ambien-
tato il cenacolo di sette saggi, homines peregrini, che, interpreti liberi e 
aperti delle principali tradizioni religiose, erano uniti tra loro dall’a-
micizia e da una fede umanistica e dialogavano tra loro nel segno 
di una concordia discors tra culture diverse: dal cattolicesimo umani-
sta e illuminato di Paolo Coroneo al luteranesimo di Federico Poda-
mico (Fridericus Podamicus), al calvinismo austero di Antonio Cur-
zio (Antonius Curtius), all’ebraismo di Salomone Bercasse (Salomon 
Barcassius), all’Islam di Ottavio Fagnola (Octavius Fagnola), al natu-
ralismo di Diego Toralba (Diegus Toralba), fino alla professione delle 
antiche filosofie pagane di Gerolamo Senamo (Hieronymus Senamus).

1.	 Nel palazzo veneziano di Paolo Coroneo

È, questo, un mondo di saperi e di armonia che Francine Markovits 
ha descritto nel suo libro Le Congrès des religions, guida filosofica nel-
la lettura del Colloquium 2, seguendo il dialogo dei sette saggi attorno 

1 Tra i relatori, oltre a Francine Markovits, Philippe Desan (The University of Chicago), 
Thierry Hoquet (Université Paris Nanterre, IEePh), Jean Robert Armogathe (Académie des 
inscriptions et belles-lettres, EPHE), Diego Quaglioni (Università di Trento), Jean-Jacques 
Szczeciniarz (Université Paris Diderot, SPHERE), e io stessa, purtroppo in remoto. In questa 
nota alcuni passaggi della mia comunicazione. 

2 Francine Markovits, Le Congrès des religions. Commentaire philosophique au Banquet des 
sept sages de Jean Bodin, Hermann, Paris 2024. I riferimenti di Markovits sono al testo di Jean 
Bodin pubblicato nella traduzione francese con il titolo Colloque entre sept savants qui sont des 



Francine Markovits legge il Colloquium heptaplomeres di Jean Bodin… 149

alle tavole imbandite nel magnifico palazzo di Paolo Coroneo in cui 
Bodin aveva fatto risuonare le loro voci come in una sorta di respu-
blica litterarum di erasmiana memoria, riunita insieme a discutere di 
filosofia, scienza e religione in libertà e in armonia. 

Era in questo luogo di pensiero e di dialogo animato da uno spirito di 
concordia discors che Bodin aveva messo in scena i dialoghi dei sette 
saggi, in questo magnifico palazzo veneziano, autentico «santuario 
delle Muse» e «luogo delle virtù», situato in una Venezia che ave-
va descritto accogliente e tollerante, e aveva definito «porto di tut-
te le nazioni, o piuttosto di tutto l’universo» 3. Ispirato da uno spiri-
to di collaborazione aperta e sostenuto da un’immensa erudizione, 
Bodin aveva immaginato come sfondo e come cornice architettonica 
di questa filosofia del dialogo, infatti, il magnifico palazzo di Coro-
neo che raccoglieva nelle sue stanze una vera e propria enciclopedia 
di tutti i saperi: un’immensa biblioteca di libri e di memorie antiche, 
una preziosa collezione di strumenti musicali e di arti matematiche 
e un’eccezionale «pantoteca», una sorta di inventario scolpito nel 
legno delle figure di tutti gli esseri naturali, in cui l’ordine e l’imma-
gine stessa della totalità della natura nella sua struttura sistemati-
ca e nella sua «sublime armonia» si rivelavano attraverso un’espo-
sizione accuratamente ordinata di esemplari naturalistici. Un vero 
e proprio «teatro della natura» 4 e una viva «memoria del mondo», 

differens sentiments: des secrets cachez, des choses rélevées. Traduction anonyme du Colloquium 
heptaplomeres de Jean Bodin d’après le Manuscrit français 1923 de la Bibliothèque Nationale 
de Paris. Texte présenté et établi par François Berriot. Avec la collaboration de Katharine 
Davies, Jean Larmat et Jacques Roger, Droz, Genève 1984. Nelle note cito dall’edizione del 
Colloquium heptaplomeres de rerum sublimium arcanis abditis a cura di Ludovicus Noack, G. 
Olms, Hildesheim, New York 1970 (ristampa anast. dell’edizione di Schwerin-Paris-London, 
1857). Aggiungo al riferimento alle pagine dell’edizione latina (Lat.) quello della traduzione 
francese (Fr.) e quello della traduzione italiana Colloquium Heptaplomeres: le sette visioni del 
mondo. Traduzione e introduzione di Cesare Peri, Terziaria stampa, S. l. 2003 (It.). 

3 Jean Bodin, Colloquium heptaplomeres de rerum sublimium arcanis abditis, L. I, Lat.: p. 1; It.: 
p. 9; Fr.: pp. 1-2.

4 Jean Bodin, Universæ Naturæ Theatrum. In quo rerum omnium effectrices causæ et fines 
quinque libris discutiuntur, Apud Jacobum Roussin, Lugdunum 1596 (Le theatre de la nature uni-
verselle […]. Traduict du latin par M. François de Fougerolles […], Iean Pillehotte, Paris 1597). 
Su questo argomento rinvio agli studi di François Berriot, Le Théâtre de la nature universelle ou 
le tableau du monde, in Yves Charles Zarka (dir.), Jean Bodin, nature, histoire, droit et politique, 
Presses Universitaires de France, Paris 1996, pp. 1-22; Cesare Vasoli, Civitas mundi. Studi sul-
la cultura del Cinquecento, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 1996, in particolare pp. 345-
400, e Id., Il Colloquium heptaplomeres e il tema dei «theatra mundi», in Jean Bodin’s «Colloquium 
Heptaplomeres», Harrassowits, Weisbaden 1996, pp. 139-51; Ann Blair, The Theater of Nature. 
Jean Bodin and Renaissance Science, Princeton University Press, Princeton 1997; Marion Leath-
ers Kuntz, The Panthoteca. The Decalogue and Enharmonia in the Colloquium heptaplomeres of 
Jean Bodin. A Sixteenth Century Dialogue set in Venice, «Studi Veneziani», LIX (2010), pp. 101-19.



Mariafranca Spallanzani150

che i dialoghi dei sette saggi, ricchi di erudizione e di cultura, di 
intelligenza e amabile cordialità e finezza, animavano di un’enci-
clopedia vivente di tutti i saperi, come se l’intelligenza e la natura 
si alleassero intimamente in esso per celebrare l’ordine universale e 
armonico dell’universo attraverso la polifonia delle loro voci.

Navigazioni, dialoghi, discussioni, racconti; effervescenza di 
idee, citazioni di testi, testimonianze di autori, dispute e creden-
ze, interrogazioni sottili e «forme autentiche di cortesia» 5; questio-
ni naturali, morali e politiche, dottrine filosofiche e teologiche, argo-
menti complessi trasformati in altri ancora più complessi; poemi 
sublimi e affascinanti concerti di musica: il Colloquium heptaplomeres 
è un’opera straordinaria, ricchissima di pensiero ma problematica 
ed enigmatica che, fin dal Seicento, si è trovata al centro di una sto-
ria movimentata e controversa.

Al crepuscolo dei suoi progetti politici, Bodin, escluso dalla vita 
pubblica del suo tempo e accusato ancora una volta di eresia, l’ave-
va composto proprio nel «secolo di ferro» 6 come la panoplia idea-
le di un’armonia religiosa, filosofica e civile che si realizza nel qua-
dro concreto di un palazzo enciclopedico in una città immaginaria 
di libertà, civiltà e tolleranza, come a restituire attraverso i dialoghi 
dei suoi protagonisti il senso di numerose realtà differenti, plasma-
te dalle reti di relazioni geografiche, storiche, astronomiche e reli-
giose che influenzano profondamente la vita dei popoli e delle loro 
civiltà. Rimasto inedito durante la vita dell’autore 7 e diffuso solo in 
copie manoscritte in un’epoca in cui la circolazione delle idee si fon-
dava in gran parte sulle relazioni personali tra eruditi e amatori – 
tra cui la regina Cristina, lettrice illustre, che cercò, trovò e consul-
tò un esemplare dell’opera –, nel tempo il Colloquium è stato oggetto 
di critiche e di severe condanne, ma anche di letture appassionate 
e curiose e di varie interpretazioni 8: un’opera difficile e comples-

5 Jean Bodin, Colloquium heptaplomeres de rerum sublimium arcanis abditis, L. IV, Lat.: p. 177; 
It.: p. 364; Fr.: p. 279.

6 Cesare Vasoli, Profezia e ragione. Studi sulla cultura del Cinquecento e del Seicento, Morano 
editore, Napoli 1974, p. 647.

7 La prima edizione latina con il titolo di Colloquium heptaplomeres de rerum sublimium 
arcanis abditis è stata pubblicata a cura di Ludwig Noack nel 1857 a Schwerin presso l’edito-
re F.G. Baerensprung. 

8 Considerato un trattato empio e pericoloso da Pierre-Daniel Huet, ritenuto degno di 
essere letto, ma non pubblicato da Ugo Grozio – un’opinione condivisa da Gabriel Naudé 
e Guy Patin –, il Colloquium fu giudicato «plus habens doctrinæ quam pietatis» da Leibniz, 
attento alle questioni che esso sollevava ma poco favorevole anch’egli alla sua pubblicazione. 
Con il tempo, l’opera diede luogo a molteplici letture, dall’interpretazione naturalistica di 



Francine Markovits legge il Colloquium heptaplomeres di Jean Bodin… 151

sa, ma di una complessità affascinante, caratterizzata da un’effer-
vescenza straordinaria di argomenti, da una ricchezza estrema di 
discussioni sulle diverse materie religiose, filosofiche, giuridiche, 
politiche e naturalistiche di tutte le culture fin dall’antichità, e con-
traddistinta da una dialettica sottile che interroga e decostruisce le 
opinioni tradizionali attraverso il gioco molteplice dei discorsi e 
la vigilanza costante sugli intrecci delle conseguenze pratiche che 
Bodin, allo stesso tempo giurista e filosofo, non aveva mancato di 
affrontare, coniugando profondità speculativa e rigore pragmatico.

Il libro di Francine Markovits ci guida in questa lettura, tanto vivo 
e appassionante è il racconto che restituisce delle sei giornate del 
Colloquium, seguito sul filo degli argomenti «comme un scanner» 9, 
tanto sottile e penetrante è l’analisi filosofica dei discorsi che pro-
pone. Leggendo il Colloquium secondo linee rigorose di «ordre et 
méthode» 10, l’autrice, da filosofa intelligente quale è, coglie così la 
ricchezza enciclopedica dei dialoghi e la diversità delle loro voci, 
praticando con Bodin quel «relais d’imputations» 11 che illumina la 
dialettica complessa degli enunciati, ponendo costantemente in gio-
co la questione del loro statuto e sottolineando con lucidità la dif-
ferenza tra convinzione e argomento, tra credenza e dimostrazio-

Johann Diecmann (De naturalismo cum aliorum, tum maxime Jo. Bodini […], Typis Krügeria-
nis, Lipsiæ 1684) all’analisi erudita e critica di Pierre Bayle (Nouvelles de la République des Let-
tres, Desbordes, Amsterdam, Juin 1684, pp. 340-50; Dictionnaire historique et critique, art. «Jean 
Bodin», Chez Reinier Leers, Rotterdam 1715, I, pp. 636-43). Questa effervescenza di letture e 
interpretazioni si protrasse fino al XVIII secolo, segnato da un’intensa circolazione delle copie 
manoscritte del Colloquium nelle biblioteche di numerosi bibliofili e da un crescente interesse 
intellettuale tra controversisti, storici e letterati come Woldebrand Wogt, Johann Schlegel, Ber-
nard de La Monnoye e Christoph Heumann. Diversi progetti di edizione videro allora la luce, 
senza tuttavia giungere mai alla loro realizzazione, come quello concepito da Christian Tho-
masius o l’editio notis animadversionibusque illustratum progettata da Polycarp Leyser, edizione 
immediatamente vietata dall’Elettore di Sassonia e di Hannover. Gli enciclopedisti, che descri-
vevano Bodin come un «homme de bien» e un «grand génie» dotato di un vasto sapere, di una 
memoria formidabile e di una cultura prodigiosa, avevano esaltato i suoi Six Livres de la Répu-
blique e valorizzato la sua cultura nelle materie di diritto politico. Eppure, avevano giudicato il 
Colloquium come «un mauvais ouvrage». Ne proponevano un riassunto abbastanza dettagliato 
nell’articolo «Politique», appoggiandosi ampiamente al De naturalismo Bodini di Diecmann. 
Con lui, presentavano l’opera come un dialogo animato tra sapienti di diverse religioni in cui 
avevano trionfato i naturalisti e gli ebrei, mentre «les chrétiens y étaient toujours vaincus». 
Una condanna esplicita dell’opera, certo, ma anche un’attenzione che lasciava intravedere un 
interesse intellettuale per una filosofia capace forse di risuonare ancora nell’attualità dei Lumi?

9 Markovits, Le Congrès des religions, p. 11.
10 «Ordre et méthode» è del resto il titolo del primo capitolo del libro di Francine 

Markovits che fa eco al titolo del suo volume L’ordre des échanges (Presses Universitaires de 
France, Paris 1986).

11 Su questo argomento si veda anche il libro della stessa Francine Markovits, Le Déca-
logue sceptique, Éditions Hermann, Paris 2011. 



Mariafranca Spallanzani152

ne. Questa lettura, che esplora tante «manières de penser» e tante 
«manières de définir», apre anche la strada a una revisione di alcu-
ne questioni problematiche dell’opera e di alcune interpretazioni 
storiografiche tradizionali. Invita così a superare l’immagine di un 
Bodin ‘moderno’ che avrebbe anticipato lo spirito critico e difeso l’i-
dea di tolleranza e la libertà di pensiero; a riconsiderare le presunte 
‘contraddizioni’ di un Bodin teorico di un ideale razionale di armo-
nia tra le religioni ma, al tempo stesso, legato a visioni tradizionali 
e sensibile al fascino del mistero; a interrogarsi infine sulla questio-
ne della sua identità di autore, la cui voce si cela dietro l’armonia di 
quelle dei sette saggi 12 senza consacrare il Colloquium all’apologia o 
alla vittoria di una religione sulle altre 13. Tutte questioni che lo stu-
dio di Francine Markovits chiarisce con grande acutezza.

2.	 «Ordre et méthode»

«Ordre et méthode». Questi principi fondamentali hanno guidato 
la lettura del Colloquium proposta da Francine Markovits, come se 
l’autrice avesse cercato di seguire il metodo di interpretazione del 
diritto e della storia che Bodin stesso aveva applicato nella scrittura 
dei suoi testi di storia e di filosofia sostenendo la necessità di segui-
re un ordine nel loro studio: utilizzare un approccio comparatista 
capace di integrare e superare il metodo ramista 14, e mettere in sce-
na i discorsi «des autres», descrivendoli senza giudicarli ed espo-
nendoli senza farli propri.

«Ordre et méthode». Anzitutto, il genere letterario del Collo-
quium, questione fondamentale per comprenderne il progetto e il 
senso. Secondo Francine Markovits, il Colloquium non è un trattato 
che espone delle dottrine, ma un dialogo, un «colloquio» che si apre 
alle diverse posizioni dei diversi personaggi, le analizza, le discute, 
le articola in catene di deduzioni, introduce digressioni e… le lascia 
nella loro diversità. E in quest’opera, che intreccia i dialoghi filoso-

12 Markovits, Le Congrès des religions, p. 21: «où est l’auteur dans le mélange?».
13 Ibidem, p. 12: «l’œuvre est certes encyclopédique, mais elle n’est pas apologétique».
14 Francine Markovits l’afferma citando anche il libro di Marie-Dominique Couzinet, 

Pierre Ramus et la critique du pédantisme. Philosophie, humanisme et culture scolaire au XVIe siècle, 
Champion, Paris 2015, e Aspetti dell’eredità di Pietro Ramo nell’opera di Jean Bodin, in Stefano 
Caroti, Vittoria Perrone Compagni (a cura di), Nuovi maestri e antichi testi. Umanesimo e Rina-
scimento alle origini del pensiero moderno. Atti del Convegno internazionale di studi in onore di Cesa-
re Vasoli (Mantova, 1-3 dicembre 2010), Olschki, Firenze 2012, pp. 331-49. 



Francine Markovits legge il Colloquium heptaplomeres di Jean Bodin… 153

fici e religiosi alla ricreazione degli spiriti e ai gesti di amabile corte-
sia 15 di uomini di stile – come la cena che apre il Libro III alla quale 
Salomone Bercasse arriva … «un po’ più tardi» 16 –, ciò che interessa – 
afferma Markovits – sono, insieme, le dottrine dei saggi e i quadri del 
convito, gli spazi, le musiche delle diverse giornate, le diverse reazio-
ni dei protagonisti, come se Bodin fosse un abile regista piuttosto che 
un attore in scena: un regista che dirige le trame discorsive dei prota-
gonisti nel modo in cui parlano e si ascoltano gli uni e gli altri, in una 
sorta di concordia discors nata da un’accumulazione di professioni di 
fede, di riferimenti profani e di citazioni dove il teologico si mescola 
al religioso e gli argomenti si intrecciano con i racconti. 

Il linguaggio che restituisce questa scelta letteraria e questa deci-
sione teorica – scrive Markovits – rifiuta allora ogni forma di impo-
sizione o di prescrizione di una presunta verità del soggetto, del suo 
primato e della sua intenzionalità. Per il suo statuto descrittivo, esso 
restituisce piuttosto i diversi soggetti come altrettante variazioni del-
la storia e dei saperi delle varie civiltà, mettendo in luce le differenze 
di interpretazione che finiscono per costruire antropologie distinte, e 
riducendo così i saperi e le religioni a espressioni di diverse culture. 
Le religioni e le loro cerimonie non sono convocate per la verità del-
le loro dottrine, ma per la loro funzionalità politica e sociale. Toralba 
e Senamo non interpretano forse la Bibbia come un testo storico, leg-
gendola con i Caldei e con i classici greci, Omero e Platone, evitando 
in tal modo l’autorità della dottrina e la dialettica di verità ed errore?

3.	 L’enciclopedia dei saperi e il dialogo delle religioni

L’enciclopedia dei saperi discussa giorno per giorno dai sette sag-
gi attorno alle tavole imbandite nel sontuoso palazzo di Coroneo 
offre allora delle espressioni di varie culture 17 e dei racconti di sto-
rie diverse: non un accesso alla verità. Concepita sul modello storico 
che attribuisce alla conoscenza delle cause un vero e proprio potere 
concettuale, l’enciclopedia dei dialoghi non consegna la verità, ma 
offre delle «rappresentazioni generali del mondo che pretendono a 
diverse verità» 18.

15 Bodin, Colloquium heptaplomeres, L. II, Lat.: p. 70; It.: p. 200; Fr.: p. 113.
16 Ibidem, L. III, Lat.: p. 71; It.: p. 203; Fr.: p. 117.
17 Così Marie-Dominique Couzinet, Histoire et méthode à la Renaissance, p. 274. 
18 Markovits, Le Congrès des religions, p. 57.



Mariafranca Spallanzani154

È allora affascinante leggere e analizzare con Francine Marko-
vits proprio attraverso questo metodo tutta l’enciclopedia dei sape-
ri che si scrive nelle pagine del Colloquium a scoprire e rivelare «tut-
ti i segreti nascosti» 19 degli argomenti su cui si discute: la natura 
degli angeli e dei demoni, la teologia della creazione e della con-
servazione di tutte le cose da parte di Dio, «unica causa non solo 
creatrice, ma anche conservatrice di tutte le cose» 20, la teodicea, il 
peccato originale, la divinità di Cristo, la resurrezione, l’eternità 
del mondo, l’ordine dei pianeti fino agli effetti fisici del magneti-
smo, e tanti altri. Argomenti che si offrono all’intelligenza dei set-
te sapienti e si discutono nel dialogo a partire dai rispettivi conte-
sti storici, geografici e culturali, e si organizzano in una dinamica 
di concetti che li lega in arborescenze e classificazioni ragionate, 
la causalità sempre in atto 21. Insomma – scrive Markovits –, l’en-
ciclopedia dei saperi costruita sui dialoghi li espone nel loro sta-
to di discorsi storici, geografici e culturali rifiutando qualsiasi cri-
terio di verità e ogni giudizio assoluto, e li segue nella loro fluidità 
temporale organizzandosi con una forte consapevolezza del parti-
colare nel campo delle istituzioni politiche, morali e politico-reli-
giose del mondo: i primi anelli di una lunga catena che, come scri-
veva Lucien Febvre, collega Bodin a Leibniz e che si estenderà fino 
a Saint-Simon e ai suoi discepoli 22.

Francine Markovits ricostruisce il dialogo sulle religioni del-
la quarta giornata proprio attorno a questo principio che decentra 
completamente le prospettive delle diverse culture: ogni personag-
gio prende la parola per esporre gli argomenti e i principi della pro-
pria religione e la propria visione della vita, ascoltando le osser-
vazioni e le obiezioni degli altri con rispetto reciproco. Nessuna 
autorità, nessuna censura, ma, piuttosto, un’armonia essenziale di 
voci diverse «fondata sull’umanità» 23.

«L’unisono toglie tutta la dolcezza dell’armonia» 24, aveva affer-
mato Toralba, mentre «spesso per vie diverse si giunge allo stesso 
fine» 25 in armonia, aveva sottolineato Curzio riassumendo l’essenza 

19 Bodin, Colloquium heptaplomeres, L. I, Lat.: p. 1; It.: p. 91; Fr.: p. 1.
20 Ibidem, L. IV, Lat.: p. 147; It.: p. 320; Fr.: p. 233.
21 Markovits, Le Congrès des religions, p. 57.
22 Lucien Febvre, Le problème de l’incroyance au XVIe siècle. La religion de Rabelais, Albin 

Michel, Paris 1942, pp. 210-20.
23 Markovits, Le Congrès des religions, p. 8.
24 Bodin, Colloquium heptaplomeres, L. IV, Lat.: 114; It.: p. 272; Fr.: p. 180.
25 Ibidem. 



Francine Markovits legge il Colloquium heptaplomeres di Jean Bodin… 155

stessa del Colloquium e formulando anche un principio che gli altri 
sapienti avevano approvato in silenzio. «Ognuno guardava l’altro 
senza parlare» dopo aver ascoltato le idee di Toralba e di Curzio 26. 
Tutti, esponenti e interpreti delle varie religioni, riconoscevano così 
l’esistenza di un nucleo di principi comuni a tutte le religioni che 
consentiva un legame fraterno e una coabitazione pacifica.

L’affermava Toralba: il fondamento essenziale di questa religio-
ne originaria, come quello della legge naturale più antica, semplice 
e costante su cui si basa il consenso di tutti, è la venerazione dell’u-
nico Dio, creatore e sovrano della natura. È questa la più alta e la più 
antica religione, quella ispirata da Dio, che «consiste unicamente 
nell’adorazione pura e semplice di un solo Dio, che solo è eterno». 
«Ritengo – continuava – che agli uomini sia sufficiente, per conse-
guire la salvezza, seguire la legge di natura». È infatti questa religio-
ne naturale che ispira all’umanità «le virtù più alte, la condotta più 
sana, la scienza più alta e tutte le più perfette virtù dell’anima, poi-
ché è da Dio che l’anima ha appreso il linguaggio per esprimersi e la 
conoscenza per dare un nome a tutti gli altri animali e a tutte le altre 
creature, ciascuna secondo la propria natura, facoltà e potenza» 27. 
«E credo che questa religione sia non solo la più antica ma anche 
la migliore» 28. L’unità delle religioni, quella una religio modo vera a 
cui si appellava Coroneo 29, non si fonda quindi su una teologia né 
su una Chiesa, ma su una legge o rivelazione naturale che, lonta-
na dall’essere cristallizzata in un sistema o in una dottrina, rimane 
viva all’interno delle diverse religioni storiche e nel cuore dei fedeli.

Ed è proprio il cantus firmus di questa religione naturale che ren-
de possibile la polifonia delle diverse voci, dove le note dissonan-
ti coesistono su una scala armonica continua, concepita sul modello 
musicale dell’«enarmonia» 30: la varietà e la multiformità delle note, 
attraverso un legame ingegnoso dei contrari, restituisce «l’accordo 
più piacevole di tutti». Da qui la chiusura del Colloquium con un 
canto in misura «enarmonica» che condensa nei versi l’adesione al 

26 Ibidem, L. IV, Lat.: p. 172; It.: p. 356; Fr.: p. 271.
27 Ibidem, L. IV, Lat.: p. 140; It.: p. 309; Fr.: p. 221.
28 Ibidem, L. IV, Lat.: p. 142; It.: p. 310; Fr.: p. 122.
29 Ibidem, L. IV, Lat.: p. 118; It.: p. 278; Fr.: p. 187.
30 Roberto Celada Ballanti, Nello specchio dei dialoghi interreligiosi immaginari. Dal De 

pace fidei di Niccolò Cusano al Colloquium heptaplomeres di Jean Bodin, «Rosmini Studies», 8 
(2021), pp. 145-55.



Mariafranca Spallanzani156

linguaggio musicale delle dissonanze armoniche: «Cohabitare fra-
tres in unum» 31.

Che non è una lezione di tolleranza, afferma Francine Markovits: 
si tratta piuttosto di una pedagogia dell’intelligenza e della dolcez-
za. La tolleranza non è il punto d’arrivo di questa coscienza «enar-
monica», capace di comporre le differenze rendendole compatibili 
tra loro 32, così come l’armonia delle voci dei sette sapienti non espri-
me la fede cusiniana nella virtù pacificatrice di un dialogo ecume-
nico e universalista, come scrive l’autrice citando Cesare Vasoli 33. 
Attorno alla tavola del magnifico palazzo veneziano di Coroneo si 
percepisce piuttosto una sorta di indifferenza per la ricerca della 
verità ispirata da una forma pacata di scetticismo: voci diverse ma 
armoniose emerse dopo mezzo secolo di guerre di religione a con-
sacrare l’ideale di una buona vita. I sette saggi, infatti, dopo il loro 
omaggio all’armonia e alla polifonia delle credenze restituite dalla 
musica «enarmonica» diffusa nelle sale del palazzo veneziano, «vis-
sero insieme in un’unione ammirevole e con uno stile di vita esem-
plare», rinunciando tuttavia a proseguire la discussione sulla reli-
gione, «ciascuno rimanendo fermo e costante nella propria, nella 
quale perseverarono fino alla fine in santità» 34.

31 Bodin, Colloquium heptaplomeres, L. VI, Lat.: p. 358; It.: p. 645; Fr.: p. 569.
32 Ibidem, L. IV, Lat.: p. 113; It.: p. 272; Fr.: p. 179.
33 Cesare Vasoli, Dalla pace religiosa alla “prisca theologia”, in Paolo Viti (a cura di), Firenze 

e il Concilio del 1439, Olschki, Firenze 1994, pp. 3-25 e, dello stesso autore, De Nicolas de Kues et 
Jean Pic de la Mirandole à Jean Bodin. Trois «colloques», in Jean Bodin, Actes du Colloque Interdisci-
plinaire d’Angers, 24 au 27 Mai 1984, Presses de l’Université d’Angers, Angers 1985, I, pp. 253-75.

34 Bodin, Colloquium heptaplomeres, L.VI, Lat.: p. 358; It.: p. 645; Fr.: p. 569.


