- |

a cura di
Manlio Iofrida Stefano Righetti

7

v s IIIE LS Uleld

Mucchi Editore

E f /-':V _,:;‘ y,

TS



Tecnica, antropologia,
Istituzione

Studi in onore di Ubaldo Fadini

a cura di
Manlio lofrida  Stefano Righetti

Mucchi editore



Il volume ¢ frutto di una ricerca svolta presso il Dipartimento di Lettere e Filo-
sofia dell’Universita degli Studi di Firenze e beneficia per la pubblicazione di un
contributo a carico dei fondi amministrati dallo stesso Dipartimento

In copertina: Monica Sarsini, Ubaldo, 45x45, teatrino in scatola di legno, tecnica mista su carta, 2025

isbn 9791281716582

Creative Commons Attribution 4.0 International Licence (CC BY-NC-ND 4.0)
@ @@@ Attribuzione della paternita dell’opera all’Autore. Consentite la consultazione e la con-
[T divisione. Vietate la vendita, la modifica e la trasformazione per produrre un’altra opera.

© STEM Mucchi Editore - 2025

Via Jugoslavia, 14 - 41122 - Modena
info@mucchieditore.it
www.mucchieditore.it - facebook.com/mucchieditore - X.com/mucchieditore - instagram.com/mucchi_editore

Tipografia, impaginazione e pubblicazione digitale Stem Mucchi Editore (MO)

I edizione pubblicata in Modena nel mese di dicembre 2025



Tabula gratulatoria

Andrea Angelini
Federica Buongiorno
Vittorio Biagini
Alberto Burgio
Francesco Cerrato
Federico Chicchi
Marco Ciardi

Marco Ciaurro

Adriano Fabris

Luca Farulli

Matteo Galletti
Laboratorio Nuova Buonarroti - Incontri di Quinto Alto
Lino Gambacorta
Manuela Giusti

Paolo Godani

Alfonso Maurizio Iacono
Roberta Lanfredini
Francesco Marsciani
Andrea Mecacci

Sandro Mezzadra

Anna Migliorini
Riccardo Roni

Maria Russo

Andrea Sartini
Giovanni Scarafile
Francescomaria Tedesco
Paolo Vannini
Francesco Verri
Domenico Vertone
Caterina Zanfi



Indice

Premessa . ... 7

Valentina Antoniol
Pensare nel tempo della guerra.

Filosofie e politiche della disattivazione .........................cccco. o]

Stefano Berni

Sapere e cultura. Note sull'etnologia di Michel Foucault .................. 21

Andrea Borsari

Antropologia diagonale? Un'jpotesi CriticQ...................coooiiiii . 33
Sara Cocito

Ninna nanna per esausti - al crepuscolo dei possibili ..................... 49
Gianluca De Fazio

In continuo sbandamento. L avventura del pensiero

eilsenso dellinatteso . ....... ... ... . . . . . 59
Francesco Demitry

Pa(e)ssaggi NOMQAQT ... 69
Fabrizio Desideri

‘In speculo columbe”: la colombaia di Platonee il colombario

di Nietzsche. Su metafora, cognizione e riflessione......................... 81
Filippo Domenicalli

Un precursore misconosciuto di Deleuze, Luigi Bagolini................... 93
Gianluca Garelli

Dopo - la filosofia. Un breviario storico-sentimentale..................... 105
Dario Gentili

[stituzioni del disattivare. ............. . 117
Federica Giardini

I millepiani dell'ecologia politica. Corpi-territori e filosofia................ 127
Manlio lofrida

Un umanesimo dell'eccesso: Ubaldo Fadini fra Pico e Deleuze ....... .. 137
Giovanni Mari

Gesamtarbeiter, socialita e partecipazione nel processo lavorativo. ... 151



Arianna Mazzotti - Marco Tronconi
‘Con le bende perdute perstrada”.......... ... ... 169

Paolo Missiroli
Assorbire e generare lincertezza. L 'organizzazione in Luhmann ...... .. 183

Roberto Morani
Alla ricerca del giovane Hegel.
Ancora sul ‘'marxismo hegeliano” di LURACS .......................cco. 105

Margherita Pascucci
Cio che e creativo E solo raramente visto ... 209

Igor Pelgreffi
Disattivazioni tra antropologia filosofica,
Adorno e Deleuze? Una possibile lettura................................... 223

Vallori Rasini
Sul senso di una nuova antropologia filosofica.
Il dramma del progresso e la contrazione spazio-temporale.......... .. 233

Stefano Righetti
Per una filosofia nell'epoca della soggettivita della tecnica.............. 243

Orsola Rignani
Dis-attivazioni provvisorie per (s)oggetti dis-forici, dis-obbedienti

ESLANCNI ... 257
Katia Rossi
Di alcuni motivi in Fadini. Ritratto del filosofo ‘insonne”.................. 267

Marco Rovelli
SrQ-VAGANZE . .. 273

Vincenzo Scalia
La disattivazione della devianza.
Ovvero la devianza della disattivazione .................. . ... ............ 279

Fiorenza Toccafondi
Prospettive bio-antropologiche sul legno storto.......................... 289

Viviana Vacca
Un enigma per uccelli di rapina: concettualizzazioni politiche
intorno allumano nel pensiero di Ubaldo Fadini .......................... 301

Adelino Zanini
Il Marx-Hegel di Hyppolite. Una nota dilettura ............................ 313



Premessa

Il presente volume riunisce un insieme di saggi dedicati al lavoro e al
pensiero di Ubaldo Fadini in occasione del suo settantesimo compleanno.

Ubaldo Fadini ha insegnato per buona parte della sua vita accademi-
ca prima presso il Dipartimento di Scienze della Formazione e poi, come
associato e quindi ordinario di Filosofia Morale, presso il Dipartimento di
Lettere e Filosofia dell’'Universita di Firenze, citta nella quale si ¢ formato
prima di svolgere importanti anni di studio in Germania. Si ¢ trattato di
una formazione ricca e complessa, in cui hanno avuto peso grandi studio-
si e intellettuali tra loro anche molto diversi: da Eugenio Garin a Ferruc-
cio Masini, che fu per lui un vero maestro carismatico, da Valerio Verra
a Sergio Moravia e Sergio Givone, senza dimenticare Toni Negri. A par-
tire dalla lezione di questi maestri, molto ampio ¢ lo spettro degli interes-
si di Ubaldo: 'antropologia filosofica, con gli autori che pit ha studiato,
tradotto e su cui ha scritto importanti studi (Scheler, Gehlen, Plessner);
la filosofia della Scuola di Francoforte, con particolare riguardo a Adorno,
Horkheimer e Benjamin, ma anche a autori “minori” ¢ meno conosciu-
ti (come, ad esempio, Alfred Sohn-Rethel); figure di grande rilievo, il cui
profilo disciplinare non ¢ definibile in modo preciso, come Raniero Pan-
zieri, André Gorz, Giinther Anders e Paul Celan; la filosofia contempora-
nea francese, specialmente con riferimento al pensiero di Deleuze, della
cui riflessione egli ha originalmente rimeditati degli aspetti fondamenta-
li in una sintesi col marxismo, in particolare nella sua versione operaista;
la soggettivita e il nuovo statuto del lavoro intellettuale nel tardo capita-
lismo, ma anche la tecnica e le passioni. Se questi sono stati gli interessi
principali al centro del pensiero di Ubaldo, non bisogna dimenticare che
in esso si avverte, al di 1a di tutti questi riferimenti, una tonalita di fondo
inconfondibilmente esistenziale; e che una straordinaria conoscenza filo-
logica dei testi del canone filosofico vi si congiunge a un impegno teoreti-
co altamente originale.



Tecnica, antropologia, istituzione, Studi in onore di Ubaldo Fadini

Su molti di questi argomenti i saggi raccolti in questo volume cercano
di apportare dei contributi, dimostrando concretamente quanto il lavoro
di Ubaldo Fadini faccia parte della migliore cultura europea contempora-
nea: nel rendere omaggio a lui, sono aspetti vitali e attuali di quest’ultima
che gli autori di questo volume contribuiscono a ricostruire.

Manlio lofrida e Stefano Righetti



VALENTINA ANTONIOL

Pensare nel tempo della guerra,
Filosofie e politiche della disattivazione

1. Pensare nel tempo di una sempre possibile catastrofe

«La contingenza attuale spinge a ripensare I'eventualitad che qualcosa
possa concretamente “finire”, che cio¢ possa venir meno cid che era consi-
derato fino a poco tempo fa come certo, “naturalmente” consolidato»'. Con
queste parole — impiegate da Ubaldo Fadini nel suo volume del 2021, Eze-
rotopie dell umano. Metamorfosi antropologiche — viene descritta la messa in
discussione, nel nostro presente, di modalita di esistenza e di configurazio-
ni politico-sociali che apparivano stabili, sostenibili, addirittura non modifi-
cabili. Nel saggio si fa riferimento, in particolare, al rapporto con la natura?
e all'inevitabilitd di assumere comportamenti responsabili — o, con Weber,
orientati secondo un’etica della responsabilitd — nei confronti dell’ambiente
e di tutti gli altri esseri viventi. Ma non solo, Fadini richiama anche una se-
rie di questioni connesse alla rapida avanzata dell'Intelligenza Artificiale, da
cui deriva la necessita di accompagnarne lo sviluppo prestando fede al prin-
cipio del “bene comune”, al fine di coltivare i benefici che la progressione
tecno-scientifica puo produrre. Eppure, le parole di Fadini — che lo condu-
cono a esplorare i rapporti tra essere umano e macchina e tra soggetto e tec-
nica, a partire da alcune configurazioni filosofiche di carattere antropologico

' U. Fadini, Eterotopie dell’umano. Metamorfosi antropologiche, Verona, ombre corte, 2021,
p. 101.

% Si tratta di un tema particolarmente importante per le analisi di Fadini, pitt volte discusso
e indagato anche all’interno del gruppo di “Officine Filosofiche” — diretto da Manlio Iofrida — di
cui lo stesso Fadini ¢ fondatore.



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

sviluppate nel Novecento? — risultano efficaci anche in un senso pitt ampio
rispetto a quelli specificamente indicati: un senso che, pur non essendo espli-
citamente tematizzato, risulta tutt’altro che escluso dalle analisi dell’autore.
E proprio I'autore stesso, infatti, a sottolineare che il nostro ¢ il tempo «di
una sempre possibile catastrofe». Ed ¢ esattamente in questo tempo che dob-
biamo «tornare a pensare»*.

Non ¢ difficile riconoscere quanto queste parole risuonino con forza
nel nostro presente. Volenti o nolenti, comprendiamo di non poterci sot-
trarre alla loro validita e, in definitiva, alla sfida che esse pongono. La que-
stione sorge dunque inevitabile: che cosa significa oggi — in un presente
profondamente mutato, persino rispetto a quello in cui Fadini pubblica-
va Eterotopie dell’umano — pensare nel tempo di una sempre possibile ca-
tastrofe? E di conseguenza, quale figura assume, oggi, tale catastrofe? La
risposta, evidentemente, non pud essere univoca: sono molteplici le cata-
strofi che incombono e dimorano in questo nostro tempo, tra le quali per
'appunto la crisi ambientale e i pericoli legati a un uso distorto dell'Intel-
ligenza Artificiale. Eppure, riprendendo le parole di Fadini poste in aper-
tura, dobbiamo osservare che se la contingenza attuale spinge a ripensare
Peventualitd che qualcosa possa concretamente finire, allora tale contin-
genza ¢ senz’altro marcata anche e soprattutto dalla questione della guerra.
In un tempo in cui immagini di morte e distruzione — sotto missili, droni
e bombardamenti, ma anche per fame, sete 0 mancanza di cure — ci arri-
vano ogni giorno dall’Europa orientale e dal Medio Oriente; in un tempo
in cui la propaganda bellicistica assume contorni spaventosi e fino a poco
tempo fa impensabili; in un tempo in cui temi quali il riarmo, la predispo-
sizione di “kit di sopravvivenza” individuali, la preparazione alla guerra dei
cittadini (europei) occupano una posizione di primo piano nell’agenda po-
litica; ebbene, in questo tempo, lo spettro della guerra — la sua minaccia e
la sua effettualita — invade (per rimanere appunto nel lessico bellico) la no-
stra quotidianita. In breve, se & certamente vero che ¢ ancora possibile di-
stinguere — quantomeno in varie aree del pianeta — tra guerra guerreggiata
e non guerreggiata, ¢ altrettanto vero che ci troviamo dinanzi a una con-

3 Tra le altre numerose e importanti opere di Fadini su questi temi, si considerino perlo-
meno: U. Fadini, Configurazioni antropologiche. Esperienze e metamorfosi della soggettivita moderna,
Napoli, Liguori Editore, 1991; 1d., Eterotopie dell’ umano, cit.

* 1d., Eterotopie dell’umano, cit., p. 102. Il riferimento va in particolare a T. Morton, Cosa
sosteniamo? Pensare la natura al tempo della catastrofe, trad. it. D. Giusti, Sansepolcro (Arezzo), Abo-
ca, 2019. Cfr. inoltre 1d., Disattivare. Un'idea di filosofia, Verona, ombre corte, 2024, p. 19.

10



Valentina Antoniol

dizione che ci obbliga a confrontarci con il progressivo, se non definitivo,
dissolversi della dicotomia “guerra-pace”™.

Chiaramente, non ¢ la prima volta nella storia recente che viene an-
nunciata la crisi del principio ciceroniano secondo il quale “inter pacem
et bellum nihil est medium” — principio che, una volta sfaldato, condu-
ce a una condizione nella quale, in chiave anti-clausewitziana, la pace si ri-
vela la prosecuzione della guerra con altri mezzi (tema sul quale risultano
fondamentali, e per molti aspetti ancora attuali, le analisi di Michel Fou-
cault®). Eppure, la dissoluzione della coppia oppositiva guerra-pace assu-
me oggi tratti assolutamente nuovi. A venir meno non ¢ soltanto la distin-
zione semantica tra i due termini, né la funzione di polarita ordinatrice che
tale binomio ha assunto all'interno del pensiero e dell’agire politico mo-
derno. Cio che risulta centrale, nella congiuntura attuale, ¢ la dissoluzione
di tale opposizione in una continuita indistinta, che si traduce in una na-
turalizzazione della guerra. Essa diviene una condizione permanente, che si
manifesta in termini di crisi sistemiche (belliche, politiche, ma anche eco-
nomiche, sanitarie, ambientali) e di logiche preventive di sicurezza che mi-
litarizzano il quotidiano. Non solo — ed ¢ probabilmente questo il fulcro
di tale inedita configurazione odierna: assistiamo a una crescente intercon-
nessione tra sviluppo tecnologico e razionalitd governamentali, sempre pil
fondate su imperativi bellici. La guerra non ¢ piu solamente una questione
di campi di battaglia e di fronti armati (e in effetti non lo ¢ pil da tempo),
ma si gioca anche e soprattutto sul piano della necropolitica’, dell’infor-
mazione (o, piu spesso, della disinformazione), dei dazi commerciali, dei
cyberattacchi, della competizione tecnologico-militare. Sono esattamente
questi gli elementi e le forme di guerra che, molto spesso e in una circola-
ritd viziosa, predispongono e rendono possibile la concreta mobilitazione
degli eserciti nei teatri di conflitto®.

Riconoscere cio significa esattamente ammettere che, se da un lato, la
guerra ¢ una presenza drammatica e ineludibile nella nostra attualita poli-

> Cfr. V. Antoniol, D. Palano, «Una guerriglia universale». L inimicizia politica nella rifles-
sione teorica dell’ultimo secolo, in «Meridiana. Rivista di storia e scienze sociali», n. 110, 2024, pp.
165-192.

¢ Si veda in particolare M. Foucault, “Bisogna difendere la societd”, trad. it. M. Bertani, A.
Fontana, Milano, Feltrinelli, 2010. Sul tema cfr. inoltre V. Antoniol, Foucault critico di Schmitt.
Genealogie e guerra, Soveria Mannelli, Rubbettino, 2024.

7 Cfr. A. Mbembe, Necropolitica, trad. it. R. Beneduce e C. Vargas, Verona, ombre corte,
2016.

8 Cfr. V. Antoniol, N. Cuppini, Szasis in the Planetary-City. Conflict and Spatiality within the
Fading of Modernity, in «Meta. Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philoso-
phy», n. 2, vol. XIII, 2021, pp. 623-656.

11



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

tica e sociale, dall’altro lato, rimangono ben poche tracce della pace. 11 ter-
mine guerra abbraccia ormai un campo semantico che va ben oltre 'ambi-
to strettamente militare. Al contrario, invece, il discorso sulla pace sembra
affetto da un’afasia concettuale profonda. Una condizione nella quale fa-
tichiamo anche solo a pensare la pace, quantomeno come “pace positiva”:
non cio¢ come assenza di guerra, come tregua o mero negoziato strategico,
ma come costruzione attiva di condizioni di cooperazione, giustizia, rico-
noscimento reciproco. A tale proposito, risulta infatti inevitabile — e pur-
troppo necessario — arrivare a chiederci: possiamo ancora parlare di pace
in una societa che, con sempre maggiore evidenza, si struttura secondo un
modello militare e che ha assorbito la guerra come forma e razionalita di
governo? Una societa che, paradossalmente, brandisce “la questione della
pace” esattamente per legittimare tale modello di guerra?” Si tratta di do-
mande che non intendono in alcun modo giustificare visioni militaristi-
che — una prospettiva, quest’ultima, del tutto estranea alla sensibilita e alle
convinzioni di chi scrive. Al contrario, mirano ad aprire uno spazio critico
che consenta di esplorare, da un lato, che cosa significhi pensare nel tempo
di questa catastrofe e, dall’altro, quali sfide — etico-politiche — sia possibile
raccogliere per interrompere una tale congiuntura bellica. Si tratta cio¢ di
disattivare, vale a dire decostruire cio che agisce nel silenzio della necessita.
Se infatti — come afferma Fadini — la contingenza attuale ci spinge a torna-
re a pensare nel tempo di una sempre possibile catastrofe, disattivare signi-
fica allora restituire alla catastrofe la sua contingenza. E a questo livello che
dobbiamo collocarci ed ¢ esattamente qui che gli strumenti teorico-concet-
tuali forniti da Fadini possono orientare il nostro pensiero.

2. Che cosa puo un pensiero capace di stralunare?

Durante la presentazione di Disattivare. Un’idea di filosofia, tenuta-
si a Bologna il 10 dicembre 2024, Fadini ha definito la propria opera “un
libro stralunato”. All’ascolto di queste parole — pronunciate, chiaramen-
te, con una certa ironia — non abbiamo potuto far altro che sorridere, da-
to il loro carattere pressoché paradossale. Eppure, ripensandoci, ¢ impos-
sibile non cogliere la (consueta) sagacia che caratterizza 'autore del libro.
La scelta lessicale di Fadini merita di essere presa sul serio. A ben vedere,
si tratta infatti di un’espressione che, al di 1a del tono giocoso, non evoca

9 Cfr. P. Amato, Dizionario Foucault. Guerra, ed. online: www.doppiozero.com/dizionario-
foucault-guerra.

12



Valentina Antoniol

meramente uno sterile stato di distacco dalla realtd, come nell’'uso pitt co-
mune del termine. In maniera assai diversa, riconosce invece la presa in ca-
rico di uno sguardo capace di sospendere il gia dato per esplorare percor-
si imprevisti del pensiero e aprire nuove possibilita di interrogazione. Uno
sguardo, dunque, non convenzionale, non conforme, non allineato, non
disciplinato, talvolta neppure rassicurante.

Ebbene, ¢ esattamente in questa direzione che occorre muoversi: si
tratta cio¢ di assumere con convinzione il motivo dello “stralunare”. E cio
risulta tanto piu valido e necessario in quanto proprio tale motivo — che
definisce, a sua volta, un concatenamento di alcuni dei nodi pit cari alla
filosofia e al filosofare di Fadini — costituisce una fertile chiave di accesso
per indagare il gesto della disattivazione, il cui interesse caratterizza espli-
citamente I'ultima fatica dell’autore ma, pitl in generale, buona parte del-
la sua ricchissima produzione. In breve, la posta in gioco ¢ quella di mette-
re in relazione lo stralunare e il disattivare e, a partire da qui, proporre un
passaggio dall’analisi del tema della disattivazione «in un’ottica antropolo-
gica (di segno filosofico)»'” a una messa alla prova di questo tema secon-
do una prospettiva pit prettamente politica. Se, infatti, & certamente vero
che il piano politico non puo dirsi estraneo alle analisi di Fadini, ma anzi
ne rappresenta spesso lo sfondo esplicito o implicito, si tratta esattamente
di mettere in luce il legame di questi temi con I'attualita e, nello specifico,
con il dissolversi della dicotomia guerra/pace, predisposto dalla persisten-
te e pervasiva — in una parola: catastrofica — presenza della guerra nelle sue
molteplici forme. Come ci insegna Foucault, ¢ la pratica stessa del pensie-
ro che esige il confronto con l'attualita, della quale la filosofia rappresenta
una «supetficie di emergenza»''. E, pertanto, proprio a partire da questa le-
zione foucaultiana che possiamo raccogliere la puntuale ironia di Fadini e
— parafrasando Gilles Deleuze, un autore a lui particolarmente caro — por-
re la domanda decisiva: che cosa puo un pensiero stralunato?'* O, meglio
ancora: che cosa puod un pensiero capace di stralunare? Si tratta, in ultima
istanza, di un’interrogazione che implica un’ontologia del divenire e del-
la potenza e che dischiude un campo aperto di relazioni — non gia traccia-
te, ma da esplorare.

10 U. Fadini, Disattivare, cit., p. 16.

""" M. Foucault, 1/ governo di sé e degli altri. Corso al Collége de France (1982-1983), trad. it.
e cura di M. Galzigna, Milano, Feltrinelli, 2009, p. 22.

12 1 riferimento & chiaramente a G. Deleuze, Cosa pud un corpo? Lezioni su Spinoza, a cura
di A. Pardi, Verona, ombre corte, 2007, p. 52. Si veda inoltre il passaggio specifico a cui fa riferi-
mento Deleuze: B. Spinoza, Etica. Dimostrata con metodo geometrico, a cura di E. Giancotti, Roma,
Editori Riuniti, 2000, parte III, proposizione II, p. 174.

13



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Cerchiamo quindi di fare chiarezza. A tale proposito, risulta interes-
sante ricorrere all’etimologia dell’aggettivo “stralunato”. Il termine — ri-
conducibile al verbo stralunare — si compone del prefisso “stra-” (dal lati-
no extra, “fuori”, “al di 13”) e da “luna”. E inoltre rilevante il fatto che il
primario significato di “stralunato” riguardi propriamente gli occhi. Stra-
lunare gli occhi «allude forse al fatto che, nello stravolgere gli occhi, questi
mostrano il solo bianco, in forma quasi d’'una mezza luna». Letteralmente,
significa quindi «metter gli occhi fuori della loro ‘luna’», «essere fuori dalla
luna», ovvero fuori dal suo influsso, in altre parole «essere come trasporta-
ti fuori dal mondo lunare» . Emerge qui, con assoluta chiarezza, uno dei
nodi fondamentali del pensiero della disattivazione, per come concepito
da Fadini. Egli afferma infatti: «La necessita del pensiero sta in un “fuori”,
cio¢ in un “incontro” con cid che costringe/obbliga a pensare»'. E il fuori
cio che «concretamente obbliga a non riproporre 'ovvio, lo scontato, I'a-
bituale, ma a realizzare una sorta di “sperimentazione a tentoni”»". E in
effetti, proseguendo lungo la traccia etimologica del termine “stralunato”,
comprendiamo che dagli occhi si giunge allo sguardo: uno sguardo stralu-
nato — I'abbiamo visto poco sopra — ¢ uno sguardo fuori di sé, irrequieto,
che mira altrove: al di la dei vincoli dell’esistente. E ancora, ¢ uno sguar-
do che impone una «fuoriuscita dal proprio stesso “io”»'¢ verso un tu, «un
allentamento delle maglie dell'individualita»'” che implica una concezio-
ne del sé come parzialita. I sé sono quindi esseri di relazione, mutualmente
costituiti'®: affermazione che sottolinea «'importanza dell’incontro/con-
fronto con i rapporti, con le relazioni, di cio che fa vacillare gli ordini da-
ti, consolidati e a prima vista inscalfibili» ™.

Sostenere questa dimensione significa negare 'universalitd — atta a in-
globare o escludere la parte avversaria — come piano specifico di riferimen-
to. Il pensiero capace di stralunare ¢ un pensiero nel quale si danno sempre
almeno due soggetti, due posizioni differenti che si confrontano o si fron-
teggiano. Si tratta di una duplicita multipla, che non si risolve in una sin-
tesi dialettica, che non conosce cio¢ alcuna hegeliana Aufhebung. Parlare in

' Cfr. M. Cortelazzo, P. Zolli (a cura di), DELI - Dizgionario etimologico della lingua italia-
na, Bologna, Zanichelli, 1999; Vocabolario Treccani, online: www.treccani.it/vocabolario; O. Pia-
nigiani, Vocabolario Etimologico della Lingua Italiana, online: www.etimo.it. Si ringrazia inoltre il
Prof. Michele Cortelazzo per le preziose indicazioni al riguardo.

' U. Fadini, Disattivare, cit., p. 141.

5 Ivi, p. 143.

16 Ivi, p. 12.

7 Ivi, p. 42.

'8 Cfr. Id., Eterotopie dell umano, cit., p. 9

Y 1d. Disattivare, cit., p. 47; cfr. ivi, p. 100, 137-141.

14



Valentina Antoniol

questi termini implica infatti fare riferimento a una condizione nella qua-
le — e si riprendono qui, adattandole, alcune analisi dell’antropologa Ri-
ta Laura Segato®® — «non c’¢ inglobamento dell’'uno nell’altro»*!. Si tratta
cio¢ di una variante della molteplicita che, anche qualora preveda una re-
lazione gerarchica tra le parti in gioco, tuttavia, le considera nella loro on-
tologica pienezza e completezza. L'opposto di una simile condizione — che
viene definita come “duale” — ¢, infatti, rappresentato dalla struttura bi-
naria, ossia «la struttura dell’'Uno»*%: quella del soggetto universale. In es-
sa, l'alterita viene privata della propria pienezza ontologica, ridotta appun-
to a funzione dell'Uno e inglobata come condizione della sua esistenza,
in nome della totalita e della “neutralitd”. A differenza di quanto avviene
con la dualizzazione, nella binarizzazione si assiste cio¢ all’'universalizzazio-
ne di uno dei due poli che costituiscono la dualita. In definitiva — tornan-
do a Fadini e a Deleuze — possiamo dire che un pensiero capace di stralu-
nare, e dunque di disattivare, ¢ un pensiero nel quale «l multiplo non ¢
pill un aggettivo ancora subordinato all'Uno che si divide o all’Essere che
lo ingloba. E diventato un sostantivo, una molteplicita, che alberga sem-
pre in ogni cosa»*.

Comprendere cio significa cogliere che lo stralunare contraddice il pri-
mato dell’identita. Non ¢ un caso, infatti, che 'aggettivo “stralunato” abbia
finito per designare cid che ¢ bizzarro o meglio, nel nostro caso, cid che ¢
eccentrico — altro motivo caro a Fadini** — e che in quanto tale non rimane
confinato nel gia dato, ma mira anzi costantemente allo scarto. Esso defini-
sce infatti una postura fortemente critica «nei confronti di qualsiasi messa a
tema di un io presunto autonomo, autosufficiente, superbamente ripiegato
sul valore di sé»*. Un pensiero capace di stralunare implica allora la spinta
a pensare altrimenti, a costruirsi a partire da cid che ¢ altro. Un’attitudine
che rileva una capacita di immaginazione, intesa come «produzione inces-
sante di “modelli” differenti»?. E a questo livello, infatti, che si colloca I'at-

2 Cfr. V. Antoniol, Foucault critico di Schmirt, cit., pp. 93-94.

2t R.L. Segato, La guerra contro le donne, trad. it. M. Biagiotti, R. Granelli, Napoli, Tamu
edizioni, 2023, p. 142.

2 1vi, p. 246.

» G. Deleuze, C. Parnet, Conversazioni, postfazione di A. Negri, trad. it. G. Comolli, Vero-
na, ombre corte, 2023, p. 58, cfr. U. Fadini, Disattivare, cit., p. 47. Cfr. inoltre, G. Deleuze, F.
Guattari, Mille piani. Capitalismo e schizofrenia, a cura di P. Vignola, trad. it. G. Passerone rivista
da M. Guareschi e P. Vignola, Napoli-Salerno, Orthotes, 2017, p. 43.

# Cfr. U. Fadini, La vita eccentrica. Soggetti e saperi nel mondo della rete, prefazione di P. Bar-
cellona, Bari, Edizioni Dedalo, 2009.

» 1d., Ererotopie dell’'umano, cit., p. 89.

% Ivi, p. 24. Cfr. inoltre Id., 1/ tempo delle istituzioni. Percorsi della contemporaneita: politica
e pratiche sociali, Verona, ombre corte, 2016, pp. 7-20

15



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

tenzione di Fadini al tema dell’istituzione, intesa in senso deleuziano non
come forma governativa, ma come «essenza della societa» che ne costituisce
la creazione, come «“invenzione” di mezzi indiretti»”’ — e a tale proposito,
non deve stupire che sia proprio lo stesso Fadini, insieme a Katia Rossi, ad
aver curato una delle edizione italiane di Istinti e istituzioni di Deleuze. In
questo testo, Deleuze osserva che — a differenza dell’animale, guidato dagli
istinti — 'essere umano «realizza istituzioni»*® che soddisfano le sue esigen-
ze in un rapporto creativo con le tendenze. Ed ¢ proprio su queste basi che
— afferma ancora Deleuze — «la teoria dell’istituzione pone il negativo al di
fuori del sociale (bisogni) per presentare la societd come essenzialmente po-
sitiva, inventiva (mezzi originari di soddisfazione)»®. Il sociale ¢ infatti il
creativo che, secondo la lettura proposta da Fadini del filosofo francese, ¢

espressione di una specie vivente, quella umana, proprio cosi radicalmente
“inventiva” da spogliarsi dei caratteri della specie stessa in un processo di
rinnovamento per via di disattivazioni, al servizio del principio dell’adatta-
mento (il migliore concretamente possibile), che non conosce soste e tiene
stretto il rapporto tra le istituzioni e le dinamiche socioculturali in modo da
delineare differenti organizzazioni degli spazi artificiali di esistenza.*

Si comprende pertanto quanto il tema dell’istituzione sia connesso
a quello dello stralunare, attraverso il tratto creativo dell'immaginazione
che, a sua volta, lo collega alla disattivazione — intesa anche come inattivi-
ta, interruzione, sospensione. E infarti istituzione che stabilisce una con-
dizione di vita dell’essere umano che non ¢ «segnata da un asservimento
considerato come inevitabile»®'. Non solo, si tratta di osservare che ¢ pro-
prio in questo nesso che si esplicita la potenza dell'immaginazione che ¢
appunto preludio della disattivazione e base di espressione dell’istituzio-
ne — non solamente in Deleuze, ma di fatto anche in un «conservatore
sofisticato»* quale Arnold Gehlen che, come mostra Fadini, affronta la
medesima questione a partire dalla definizione dell’'uomo come essere ca-
rente a livello istintuale, ma eccedente sul piano pulsionale e percio aper-

77 1d., Deleuze positivo, in G. Deleuze, Istinti e istituzioni, a cura di U. Fadini e K. Ros-
si, Milano-Udine Mimesis, 2014, pp. 7-14, p. 9. Cfr. anche U. Fadini, Per una diversa distanza:
Deleuze e listituzione, in 1d., Attraverso Deleuze. Percorsi, incontri e linee di fuga, Verona, ombre cor-
te, 2020, pp. 56-72.

2 G. Deleuze, Istinti e istituzioni, cit., p. 32.

¥ Ivi, p. 30.

30 U. Fadini, Disattivare, cit., p. 23.

31 Ivi, p. 24.

32 1d., 1l tempo delle istituzioni, cit. p. 37.

16



Valentina Antoniol

to all'invenzione®. Riprendendo ancora una volta Deleuze — in questo ca-
so il Deleuze del saggio su Hume — risulta utile riportare questo passaggio:
«L’essere umano [...] ha liberato la potenza formatrice della propria im-
maginazione, ha posto le proprie tendenze in un rapporto immediato e di-
retto con 'immaginazione»*.

Da quanto sino a qui detto deriva che pensare in modo stralunato si-
gnifica muoversi in uno spazio segnato dalla plasticitd, dalla fantasia che
— in senso adorniano — «stabilisce il rapporto tra gli oggetti»*. E tuttavia,
allo stesso tempo, dobbiamo considerare che questo movimento si da cer-
tamente nella creativita, ma anche nella perdizione — qui intesa nel senso
del flaneur di benjaminiana eco. Chi & infatti il fléneur? E colui che attra-
versa lo spazio urbano — preferendo la lentezza alla velocita — con sguar-
do errante, curioso e riflessivo, apparentemente disimpegnato, ma in realta
critico — non solo, in senso proprio, nei confronti della modernita, ma an-
che, pitl in generale, delle strutture dominanti. E ancora, il flaneur ¢ colui
che ¢ sensibile alle pieghe del quotidiano, capace di cogliere le trasforma-
zioni del proprio tempo, siano esse politiche, sociali, culturali — potremmo
aggiungere oggi ambientali®®.

In questo senso, stralunare per disattivare significa allora confrontar-
si con il motivo della metamorfosi, con la questione dei potenziali di tra-
sformazione che scuotono «qualsiasi impresa di identificazione rigida e che
si pretende definitiva nei modi di esistere»*. Disattivare, infatti, & sempre
anche un differenziare e definisce un movimento che si coniuga con I'inat-

3 Cfr. A. Gehlen, Luomo. La sua natura e il suo posto nel mondo, a cura di V. Rasini, trad. it.
C. Mainoldi, Milano-Udine, Mimesis, 2010; U. Fadini, I/ corpo imprevisto. Filosofia, antropologia
e tecnica in Arnold Geblen, Milano, FrancoAngeli, 1988, pp. 63-150; Id., Configurazioni antropolo-
giche, cit., pp. 141-149; 1d., Introduzione. Morale in prospettiva antropologica, in A. Gehlen, Mora-
le e ipermorale. Un'etica pluralistica, trad. it. U. Fadini, E. Bernini, Verona, ombre corte, 2001, pp.
7-17; 1d., Fogli di via. Ai margini dell antropologia filosofica, Firenze, Editrice Clinamen, 2020, pp.
22-37; 1d., Eterotopie dell umano, cit., pp. 21-35, 40-60.

3 G. Deleuze, Empirismo e soggettivita. Saggio sulla natura umana secondo Hume, a cura di A.
Vinale, Napoli, Cronopio, 2012, p. 49.

% T. Adorno, Minima moralia. Meditazioni della vita offésa, trad. it. R. Solmi, Torino,
Einaudi, 2015, p. 142. Cfr. U. Fadini, 1/ tempo delle istituzioni, cit., p. 24; 1d., Eterotopie dell uma-
no, cit., p. 34.

3% Cfr. W. Benjamin, La Parigi del Secondo Impero in Baudelaire, in 1d., Opere complete. VII.
Scritti 1938-1940, a cura di R. Tiedemann, ed. it. a cura di E. Ganni in collaborazione con H. Rie-
diger, trad. it. E. Ganni, Torino, Einaudi, 2006, pp. 100-178, nello specifico pp. 121-148; 1d., 1/
Sflaneur, in 1d., Opere complete. IX. I «passages» di Parigi, a cura di R. Tiedemann, ed. it. a cura di E.
Ganni, trad. it. G. Russo, Torino, Einaudi, 2000, pp. 465-509. Cfr. inoltre, G. Nuvolati, Le flineur
dans ['espace urbain, in «Géographie et cultures», n, 70, 2009, pp. 7-20; cfr. U. Fadini, Disattiva-
re, cit., pp. 9-12.

37 1vi, p. 37. Cfr. infine Id., Configurazioni antropologiche, cit., pp. 11-26 e, con riferimento
a Elias Canetti, ivi, pp. 185-214.

17



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

teso”®; un movimento che si inserisce in quello che, col Deleuze di Diffe-
renza e ripetizione, possiamo chiamare virtuale: un campo di potenzialita,
di configurazioni di forze immanenti, di divenire continuo®’. Non solo, ¢
proprio lo stesso Deleuze — in questo caso nel suo Nietzsche e la filosofia e
nel corso su Foucault del 1985-86, introdotto proprio da Fadini nell’edi-
zione italiana — ad affermare: «Ogni forza ¢ dunque in un rapporto essen-
ziale con un’altra forza. L’essere della forza comporta la pluralita; sareb-
be veramente assurdo pensare la forza al singolare»*’. Cio che definisce un
pensiero capace di stralunare ¢ infatti il suo essere un pensiero della for-
za e del molteplice che «& sempre stato il solo modo di rifiutare 'Uno»*'.

3. Pensare la disattivazione della guerra

Dopo aver analizzato 'ampio campo teorico-semantico mobilitato
dal termine “stralunato” nella sua connessione con il motivo della disat-
tivazione, ¢ ora il momento di ritornare nel “tempo della (nostra) sempre
possibile catastrofe”. Si tratta, in altri termini, di compiere un’operazio-
ne familiare al lavoro stesso di Fadini: tradurre, ossia tradire, senza tutta-
via truffare®?, per interrogarsi su come e in che misura un pensiero capace
di stralunare possa misurarsi con la disattivazione dell’odierna congiuntu-
ra bellica. O, detto diversamente, puo forse risultare utile formulare la sfi-
da in termini sillogistici: se lo stralunare puo offrire una chiave privilegiata
per pensare la disattivazione, e se la disattivazione puo, a sua volta, confi-
gurarsi ed essere strategicamente indagata come punto d’attacco privilegia-
to per interrompere la congiuntura di guerra che struttura il nostro pre-
sente, allora quale rapporto sussiste tra lo stralunare e la critica dell’odierna
catastrofe bellica?

Come gia anticipato in apertura, pensare in questo tempo signiﬁ-
ca confrontarsi con una condizione segnata dalla dilatazione della presen-
za della guerra, dal suo estendersi come strumento di amministrazione
e governo, dall’applicazione diffusa di una retorica bellica e da un pro-
cesso di militarizzazione che investe un numero crescente di ambiti, ben
oltre quello strettamente militare (dal lavoro, alla sanita, dall’economia,

% Cfr. Id., Disattivare, cit., p. 11.

3 Cfr. G. Deleuze, Differenza e ripetizione, Bologna, Il Mulino, 1971, pp. 340-346.

0 1d., Nietzsche e la filosofia, trad. it. S. Tassinari, Firenze, 1978, p. 19.

4 1d., 1l potere. Corso su Michel Foucault (1985-1986) / 2; introduzione di U. Fadini, trad.
it. M. Benenti e M. Carava, Verona, ombre corte, 2018, p. 67.

# Cfr. U. Fadini, Disattivare, cit., p. 98.

18



Valentina Antoniol

all’ambiente)®. Parallelamente, il processo di ibridazione della guerra —
inteso come impiego di strumenti non pit esclusivamente militari, qua-
li pressioni economiche, disinformazione strategica, attacchi informatici
— ha smisuratamente ampliato la sfera delle minacce. La necessita e la pre-
sunta capacita di prevedere i rischi, attraverso I'identificazione di soggetti
potenzialmente pericolosi, ha determinato una condizione di securitizza-
zione della vita quotidiana. In questo senso, si puo affermare che la guerra
diventa oggi un principio organizzativo della societa e che I'inversione del-
la formula di Clausewitz si rivela una valida lente di lettura del funziona-
mento sociale e politico, marcato dall’esaurirsi della distinzione tra guerra
e pace, a vantaggio del primo di questi due poli*.

Ebbene, se questa ¢ la condizione, non possiamo che raccogliere e fare
nostri gli strumenti concettuali forniti da Fadini, assumendoli come mo-
di di articolazione di una sfida etico-politica. Si tratta di stralunare per di-
sattivare e, di qui, pensare la disattivazione della guerra come pratica di
resistenza: un gesto capace di sottrarre una congiuntura catastrofica all’o-
rizzonte di un destino immodificabile, riportandolo nello spazio della con-
tingenza. Ma che cosa significa davvero tutto cid? Sulla scia di quanto ab-
biamo visto, signiﬁca innanzitutto adottare un pensiero eccentrico, critico,
metamorfico: un pensiero capace di deviare dai binari del gia noto, di so-
spendere I'ovvio e il prevedibile, di aprirsi al fuori, di pensare in termini
di processi, variazioni, trasformazioni e non di identita fisse. Occorre inol-
tre un pensiero flineuriano, errante, che non rincorra 'accelerazione, ma
che sappia rallentare e per cio stesso osservare cio che resta celato, perife-
rico, marginale, dimenticato, trascurato, trasversale. E ancora, ¢ necessa-
rio un pensiero aperto al multiplo e mai al binario, pronto a sospendere
ogni pretesa totalizzante e autosufficiente dell’io, a disallinearsi, a esporsi
all“altro”. E esattamente in questa direzione che si rende possibile — e do-
veroso — attuare un pensiero immaginativo, in grado di dare forma a nuo-
ve istituzioni, intese come risposte creative, come conﬁgurazioni inedite
dell’accoglienza e della coabitazione, generate non da urgenze, ma da esi-
genze e sperimentazioni. E cid che Fadini chiama: «il terreno di invenzio-
ne teorica e azione pratica che deve essere sperimentato dall’immaginazio-
ne costituente»®.

# Cfr. M. Hardt e S. Mezzadra, Un regime di guerra globale, in «<EuroNomade», online:
https://www.euronomade.info/un-regime-di-guerra-globale/.

# A tale proposito, risultano importanti ancora oggi, a oltre vent’anni di distanza, le anali-
si contenute in: M. Hardt, A. Negri, Moltitudine. Guerra e democrazia nel nuovo ordine imperiale,
trad. it. e cura di A. Pandolfi, Milano, Rizzoli, 2004.

® U. Fadini, 1/ tempo delle istituzioni, cit., p. 19.

19



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

In definitiva, pensare la disattivazione presuppone riconoscere che, di
fronte al dispiegarsi di forme di guerra che mettono radicalmente in evi-
denza il disconoscimento dell’alterita e che assumono la centralita della fi-
gura del nemico — non come avversario politico, ma come pericolo che
non deve semplicemente essere vinto, ma neutralizzato — occorre pensare
il sé come parzialita. Si tratta cio¢ di riconoscere la molteplicitd come strut-
tura di base del pensiero, abbandonando ogni volonta di dominio dell’al-
teritd. Solo cosi diventa possibile un pensiero della potenza che, in ultima
istanza, esprime una relazione differenziale tra forze; un pensiero nel quale
I’altro non ¢ il soggetto che va eliminato per garantire un presunto ordine
politico e sociale, ma ¢ colui che, partendo da una posizione svantaggiata,
riesce a far sentire la propria voce e la propria forza. Ed ¢ infine soltanto in
questo modo che un pensiero capace di stralunare mostra la sua necessita
e, per cio stesso, la sua portata sovversiva: in grado cio¢ di disertare e dun-
que anche di disattivare la guerra.

20



STEFANO BERN|

Sapere e cultura. Note sull'etnologia
di Michel Foucault*

Conoscenza e sapere

Nell’intero arco del pensiero filosofico di Foucault mi ha sempre col-
pito la sua convincente analisi delle relazioni tra sapere e potere. Infatti,
I'idea di potere appare in una veste assai originale e pertinente se la col-
leghiamo con laltra faccia di quella stessa relazione sociale che ¢ il sape-
re. Il potere per Foucault presenta caratteristiche non individuabili tradi-
zionalmente con l'idea classica di potere intesa come autoritd, sovranita,
stato, istituzione. Anzi, il potere si spiega solo a partire proprio da questo
binomio inscindibile che forma col sapere. Il potere ¢ qualcosa di diver-
so rispetto a come era connotato dalla tradizione: piuttosto che un pote-
re accentratore, occorre pensare il potere non tanto come relazione verti-
cale quanto come relazione orizzontale tra individui: in tal senso, il potere
appartiene di fatto ad una relazione all’interno di una determinata cultu-
ra, ¢ un sapere-potere.

Cos’¢ dunque questo mostro concettuale che coglie e mette insieme
sia il sapere sia il potere? Il francese pouwvoir, come nell’italiano, ¢ un ver-
bo difettivo, servile, di derivazione latina, che accompagna altri verbi indi-
canti azioni. Poter mangiare, poter guardare, potere comandare. Esprime
la funzione di capacita di agire, ma anche di possibilitd. Gia per sua natura
¢ ambiguo, perché nella parola potere vi ¢ insieme una capacita innata ma
anche una scelta futura. Chi puo, ¢ anche colui che ¢ signore di sé stesso, e
dunque pud comandare e agire sugli altri. Non a caso sostantivi come po-

' 1l saggio & un approfondimento dell’articolo, Sapere come cultura, apparso sulla rivista on
line, «Tropico del cancro. Culture critiche del presente, il 9 luglio 2021.

21



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

tenza o possibilitd provengono dal verbo potere. Se questo verbo lo colle-
ghiamo al verbo sapere, le cose si complicano ulteriormente. Sapere ¢ un
altro verbo difettivo che accompagna un’azione appresa, un’azione che ri-
usciamo a compiere solo dopo esercizi ripetuti e assimilati. Saper mangia-
re, sapere guardare, saper comandare, saper guidare. Il sapere ¢ tutto cio
che apprendiamo, ¢ I'intero processo di formazione culturale di un indivi-
duo allinterno di una determinata societd, ¢ il saper fare, il sapere agire, in
breve sono le abilitd, le consuetudini, le tradizioni, la cultura. Il sapere ac-
compagna il potere nella sua funzione di addestramento che il soggetto de-
ve possedere e apprendere per vivere in comunita. Per potere, occorre ave-
re a disposizione il sapere. Il detto di Bacone che il sapere ¢ potere enuncia
tutta la tradizione occidentale moderna basata sul know how.

Il sapere deriva da sapo, sapore, che rimanda ad un’azione sensitiva
come gustare, annusare, apprendere attraverso i sensi, in modo operati-
vo e pratico. Da questo punto di vista il sapere racchiude le conoscenze ap-
prese dal soggetto nella sua crescita esperienziale e esistenziale. Pero6 il ver-
bo conoscere, diversamente dal verbo sapere, implica una forma di sapere
teorico non facilmente spendibile da un punto di vista pratico. La sua eti-
mologia rimanda ad un apprendimento intellettivo, teorico. Il sapere inve-
ce accompagna qualcosa di pitt profondo che investe appunto un saper fa-
re. Intanto, proprio perché indica un’azione, ¢ seguito sempre dal verbo.
Infatti si puo dire: io so mangiare, so vestirmi, so cucinare, ma non posso
dire so la cucina, so il vestito. So cucinare significa che io sono capace, ho
imparato a preparare i cibi, le pietanze; poi posso dire che conosco vari ti-
pi di cibo; ne apprezzo i colori, i sapori, conosco i nomi delle varie cucine.
Ho studiato libri per le ricette, pertanto li conosco; ma se voglio cucina-
re, cio¢ preparare il cibo in cucina per arrostirlo, riscaldarlo, servirlo, allora
qui si entra nel campo dell’azione. Siamo nella pragmatica, nell’azione fi-
sica, corporea e psicosociale che si impara apprendendo e abitando (habi-
tus) dentro una specifica cultura.

Pil specificamente, per sapere, Foucault intende tutte quelle forme di
agire che si ritrovano in ambito sociale ma qualche volta si coagulano in-
torno ad un discorso definito da un sistema rigoroso e logico, come quelle
discipline che si sono formate per costituirsi attorno a determinate pratiche
anziché altre. Il sapere non ¢ solo una pratica di vita derivata storicamen-
te da abitudini sociali, tradizioni politiche, giuridiche e che Foucault rin-
traccia in numerosi ambiti come le scienze umane, la politica, il diritto, la
medicina ecc., ma sono anche modi di pensare e di agire, paradigmi, dispo-
sitivi, che pero coinvolgono, dirigono, assoggettano, omologano, norma-

22



Stefano Berni

lizzano I'intera popolazione. Dunque il sapere va distinto, come si ¢ detto,
dal concetto di conoscenza (knowledge). In una intervista a Duccio Trom-
badori, Foucault riconosceva che:

Quando impiego la parola sapere lo faccio per distinguerla dal termine
conoscenza. Sapere ¢ il processo attraverso cui il soggetto si trova ad esse-
re modificato da cid che conosce, o piuttosto nel lavoro che esso compie
per conoscere. E cid che consente di modificare il soggetto e di costruire
Poggetto. Conoscenza ¢ invece il processo che consente la moltiplicazione
degli oggetti conoscibili, di svilupparne I'intelligibilita, di comprenderne la
razionalita, mantenendo sempre fisso il soggetto che indaga®.

La conoscenza mantiene sempre fisso il soggetto che indaga, non lo
cambia. Un pil di conoscenza non modifica il soggetto. Invece il sapere
modifica costantemente il soggetto, lo trasforma, lo cambia storicamente:
esso «riguarda il modo in cui nelle societd occidentali gli uomini hanno
compiuto esperienze. . .costituendo al tempo stesso sé stessi come soggetti’®.

Sapere e cultura

Ora, se guardiamo alla definizione di cultura data dagli antropologi,
a partire da quella classica di Tylor, ci rendiamo conto che il sapere di una
determinata societd non ¢ altro che una parte rilevante, un sottoinsieme
della cultura. Scrive I'antropologo inglese: «La cultura, o civilta, intesa nel
suo ampio senso etnografico, ¢ quell’insieme complesso che include la co-
noscenza, le credenze, l'arte, la morale, il diritto, il costume e qualsiasi altra
capacita e abitudine acquisita dall'uomo come membro di una societa»*.
Per cultura intendiamo proprio 'insieme di pratiche di comportamento di
un determinato popolo. Tuttavia, il sapere, per Foucault, si ¢ detto, indica
una determinata disciplina che si costruisce intorno ad un oggetto, il quale
orienta un insieme di pratiche sociali guidate appunto da una precisa con-
cezione culturale. Per questo motivo ogni sapere implica anche una forma
di potere, perché agendo nel sociale si pone entro un determinato modo di
pensare che direziona il comportamento umano: il sapere non puo impli-
care che una forma di potere.

La novita di Foucault risiede proprio nel fatto che ogni Potere, inte-
so qui nell’accezione tradizionale, indirizza specifiche azioni che influenza-

> D. Trombadori, Collogui con Foucault, Salerno, 10/17, 1981, p. 40.
3 Ibidem.
4 B. Tylor, Primitive Culture, London, John Murray, 1871, vol. I, p. 1.

23



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

no l'agire di ciascun individuo di quella determinata epoca: dunque, 'ac-
cezione neutrale di cultura, — di una disciplina come I'antropologia, che
si presenta come scienza oggettiva, — si decostruisce attraverso una conce-
zione immanente e politica, per certi versi strumentale e critica: il sapere ¢
sempre un prodotto del potere e viceversa. Il sapere, dunque, non puo es-
sere ridotto solo ad una specifica disciplina scientifica, ¢ qualcosa di pit e
diverso: «Il sapere — dice Deleuze nel suo corso su Foucault — non coincide
con la scienza, che ¢ solo un tipo di sapere. Per Foucault il sapere ¢ fonda-
mentalmente una pratica»’, ma una pratica, lato senso, politica. Per que-
sto ¢ impensabile disgiungere il sapere dal potere.

Antropologia del potere

Pensare il sapere-potere come una forma culturale, ci permette di
considerare Foucault come antropologo del nostro tempo o, come lo de-
finisce polemicamente Marc Augé, «un meta-antropologo»®. Ma forse la
migliore definizione di Foucault che sono riuscito a trovare come antro-
pologo, ¢ data da sé stesso. Nell'intervista rilasciata a Paolo Caruso che gli
domandava “a che genere appartenesse la sua ricerca, Foucault risponde-
va”: «La mia ricerca... potrei definirla un’analisi di fatti culturali che ca-
ratterizzano la nostra cultura, e, in tal senso, si tratterebbe come qualcosa
come un’etnologia della cultura a cui apparteniamo. In effetti, cerco di si-
tuarmi all’esterno della cultura a cui apparteniamo...»’.

E vero, Foucault osserva con un certo distacco la realtd che lo circon-
da, tuttavia di questa realtd ne ¢ coinvolto, sa di appartenere lui stesso al-
la societh che va a studiare. E dunque un antropologo del mondo moderno:
non studia i fenomeni culturali appartenenti ad altri popoli ma applica il
suo metodo genealogico alla societa in cui vive e a sé stesso®. Per dirla con
gli strumenti stessi dell’antropologia, ¢ un “osservatore partecipante”. Sa
che non puo staccarsi metodologicamente dalla cultura che indaga. Inda-
gando il sapere e il potere, 'antropologo foucaultiano indaga sé stesso. Da

> G. Deleuze, Il sapere. Corso su Michel Foucault (1985-1986) /1, Verona, ombre corte,
2014, p. 49.

¢ M. Augé, Poteri di vita, poteri di morte. Introduzione a un'antropologia della repressione,
Milano, Raffaello Cortina, 2003, p. 6.

7 P. Caruso (a cura di), Levi-Strauss, Foucault, Lacan, Milano, Mursia, 1969, p. 102.

8 Di qui la critica di D. Losurdo, 1/ marxismo occidentale, Roma-Bari, Laterza, 2017, per il
quale Foucault (e Arendt) non si sarebbe interessato alle culture extraoccidentali. Dal mio punto di
vista Losurdo non coglie nel segno, proprio perché, come storico e antropologo del mondo moder-
no, il filosofo francese non poteva non studiare principalmente che 'Occidente.

24



Stefano Berni

questo punto di vista lui ¢ vicino alle posizioni antipositivistiche dei fran-
cofortesi. Non ¢ interessato perd, come ¢ invece la fenomenologia, al vissu-
to o alle esperienze personali ma ¢ attratto dalla «combinazione di visibile
ed enunciabile che ¢ il sapere. Non c’¢ niente al di sotto del sapere. Tutto ¢
sapere»’. Con questo concetto si intendono appunto delle pratiche le qua-
li, ovviamente, si sono formate e sedimentate storicamente attraverso 1’abi-
tudine, I'inquadramento, il controllo, 'obbedienza, I'addestramento, I’ad-
domesticamento, 'apprendimento e si sono impadronite principalmente
del corpo. Si potrebbe dire che Foucault ¢ anche un antropologo della sto-
ria, studia la storia con il metodo etnografico (archeologia del sapere). Tut-
tavia, studiando la propria storia dal punto di vista del presente, riscrive la
sua stessa storia per modificarla (genealogia). Il sapere si in-corpora attra-
verso pratiche che esigono tecniche, competenze, formule, enunciati che
convincano. Le parole si fanno carne. Entrano nei corpi e li mobilitano, gli
danno vita. Il parlare permette alle parole di collimare con le azioni e pe-
netrare nei recessi pitt segreti e inconfessabili. Da sempre dunque il sape-
re-potere & bio-potere, potere sulla e nella vita. Il potere senza il sapere non
sarebbe capace di organizzare, produrre, controllare la vita stessa. Insom-
ma, per Foucault non si puo uscire dal linguaggio dato che esso ¢ il veico-
lo principale del sapere'.

Ma se sono queste le griglie di intelligibilita che ci permettono di stu-
diare I'attuale societd, si capisce anche che I'idea di istituzione, in partico-
lare quella di stato, vacilla: essa diventa una delle tante sovrastrutture di un
potere molto piu diffuso e capillare che pud certamente agglomerarsi in-
torno ad un manipolo di uomini ma che in realta vive la sua esistenza al di
fuori dello stato stesso. Anzi, lo stato & formato da uomini le cui abitudini
sono le stesse della popolazione che controlla. Certo, i saperi, intesi come
discipline, si sviluppano solo a partire dalla modernita nel momento in cui
lo stato avra bisogno di controllare, classificare, organizzare la popolazione.
Allora, intorno ad un certo ordine del discorso, nascono certi tipi di sapere

? G. Deleuze, 1/ sapere, cit., p. 39. Sul rapporto tra Deleuze e Foucault si vedano gli scritti
di U. Fadini, 1/ pensiero nomade, in G. Deleuze, Divenire molteplice. Saggi su Nietzsche ¢ Foucault, a
cura di U. Fadini, Verona, ombre corte, 1996, pp. IX-XXXIX; U. Fadini, Deleuze plurale. Per un
pensiero nomade, Bologna. Pendragon, 1998; U. Fadini, A partire da Deleuze ¢ Foucault, in S. Ber-
ni, U. Fadini, Linee di fuga. Nietzsche, Foucault, Deleuze, Firenze, Firenze University Press, 2010. Si
veda anche, G.B. Vaccaro, Deleuze ¢ il pensiero del molteplice, Milano, FrancoAngeli, 1990.

12 Sul problema del linguaggio in Foucault rinvio a S. Berni, Soggetti al potere. Per una gene-
alogia del pensiero di Michel Foucault, Milano, Mimesis, 1998, pp. 13-19. Sul tentativo non riusci-
to della filosofia francese novecentesca, a partire dallo strutturalismo fino a Foucault, di fuoriuscire
dal linguistic turn, si rinvia a F. Cimatti, La vita dei segni. Il linguaggio e i corpi nella filosofia francese
del 900, Genova, il melangolo, 2023.

25



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

scientifici come il sapere psichiatrico, il sapere pedagogico, il sapere econo-
mico, il sapere giudiziario, il sapere storico che hanno la funzione di dirige-
re gli uomini e di ordinarli entro le categorie fondamentali di ogni societa:
il tempo e lo spazio. In ogni caso lo studio della sovranita ¢ forse necessario
ma non sufficiente, secondo Foucault, per capire una societa e per capire
come controlla gli individui e li addomestica. Sono proprio le pratiche di
sapere che condizionano, assoggettano, controllano, convincono della na-
tura benevola e necessaria delle istituzioni. Non ¢ che tutta la cultura sia
un’enorme manipolazione degli individui, tuttavia i saperi, direzionati in
un modo anziché in un altro, hanno la funzione di diminuire la violenza
intrinseca degli individui depotenziando la loro carica ribelle e sospettosa.

Che fine fa allora il soggetto? Se ¢ attraversato da queste pratiche di
assoggettamento, lui non ¢ che un s-oggetto manipolabile e modificabile.
Non ¢ pit possibile pensare ad un soggetto completamente libero, forse
non ¢ mai esistito se non parzialmente come colui che resiste alle manipo-
lazioni anche di quelle che appaiono le pitt democratiche, suadenti e con-
vincenti. L'unica forma possibile di liberta, almeno in Occidente, sarebbe
la critica, il dubbio, il dissenso anche e soprattutto rispetto a quelle pra-
tiche che all’apparenza appaiono come le pitt democratiche e persuasive.
Anche la democrazia, se non mette continuamente in dubbio sé stessa, puo
persuadere le masse e non permettere, con le sue tecniche di persuasione, la
libera espressione e opinione, diventando la peggiore delle dittature perché
silente, invisibile, convincente. L’antropologia foucaultiana ¢ contempo-
raneamente analisi e critica della societd contemporanea. Come sottolinea
giustamente Tiziano Possamai, «essere liberi per Foucault ¢ un’impossibi-
lita sempre possibile»''; e citando Foucault stesso aggiunge: «non possia-
mo metterci al di fuori della sizuazione e in nessun posto possiamo essere
liberi da ogni rapporto di potere. Ma possiamo sempre trasformare la si-
tuazione». E pil avanti: «queste pratiche, le pratiche di sé non sono tutta-
via qualcosa che I'individuo si inventa da solo. Sono degli schemi che tro-
va nella sua cultura e che gli vengono proposti, suggeriti, imposti dalla sua
cultura, dalla sua societa dal suo gruppo sociale» 2.

" T. Possamai, La pazienza della liberti. Foucault, Sloterdijk, Bateson, Milano, Mimesis,
2023, pp. 36.

2 M. Foucault, L'etica della cura di sé come pratica della liberta, in Archivio Foucault 3, Mila-
no, Feltrinelli, 1998, pp. 283-284.

26



Stefano Berni
Sapere e democrazia

Sulla base di queste poche riflessioni possiamo domandarci se sia pos-
sibile rilanciare oggi una democrazia dove ogni cittadino ¢ libero di di-
re e soprattutto pensare quello che ritiene piti giusto per la comunita. Po-
sto che vi sia un rapporto costante tra sapere, verita e potere, come indica
Foucault, il problema allora non ¢ cosa dice il potere, almeno non solo, o
quale verita esso propone, ma anche come il sapere possa essere a sua volta
ricostruito, riadattato, reindirizzato, trasformato dalle pratiche del sé, che
sono innanzitutto pratiche di liberta. Oggi tali pratiche dovrebbero servi-
re a questo: a decostruire il potere che ci attraversa, a depotenziarlo, a ro-
vesciarlo, praticando nuove forme di critica in primo luogo verso sé stes-
si. Ma chi sarebbe capace di insegnare oggi I'arte della autocritica in primo
luogo, appunto, a sé stessi? Chi sarebbe capace di vivere non fidandosi del-
la propria cultura imposta e proveniente da un sapere-potere storico? E a
quali condizioni un individuo sarebbe pronto a sfidare coloro che la pen-
sano diversamente e che non vogliono riconoscere che i suoi atteggiamen-
ti sono in primis forme di liberta da rispettare e da attuare? Puo un indivi-
duo, cosl inteso, mantenere integri i legami con la comunita senza doverle
obbedire e senza, nello stesso tempo, non minacciarla dal di dentro? Il ri-
schio infatti sarebbe quello di minare le identita acquisite che cementano
gli individui, per proporre una societa di individui anarchici e libertari che
potrebbero sfaldare il tessuto sociale stesso. Non ¢ questa 'accusa che vie-
ne mossa da pil parti a Foucault, di essere un filosofo liberale prima ancora
che un libertario, dove conta solo I'individuo e non piu I'agire comunita-
rio? Occorrerebbe forse una societa di individui che riconoscano le identi-
ta altrui senza per questo sentirsi minacciati. Ma su quali regole generali?
Sull'idea appunto di liberta e di tolleranza reciproca. Ma questa ¢ la con-
cezione ideale della cultura democratica occidentale! La capacita di critica-
re la propria cultura appartiene alla cultura occidentale stessa. Non ¢ un caso
che l'ultimo Foucault fosse ritornato all'llluminismo kantiano. Purtrop-
po, o per fortuna, quasi tutte le societa si fondano su saldi principi iden-
titari in cui 'individuo ¢ sempre una funzione della collettivita. Cio con-
sente tra I'altro un rafforzamento del gruppo che ha lo scopo di difendersi
meglio. La stessa idea di liberta, che noi occidentali sventoliamo come un
vessillo, va considerata come un universale? Anche la democrazia si fonda
su saldi principi culturali come per esempio accettare il disaccordo. Il tipo
di societa delineato da Foucault vale solo per quella parte di Occidente che

27



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

fonda i suoi diritti democratici sul rispetto dei diritti individuali®. L’indi-
vidualismo e la democrazia, eredita dei Greci, non ci esime di considera-
re la nostra societd come la migliore per vivere. La liberta e la democrazia
sono i concetti espressi pitl chiaramente, con buona pace di Amartya Sen
e di Domenico Losurdo, solo in Occidente'®. Quanto ancora oggi questi
concetti possano valere come fondanti all'interno della nostra stessa socie-
ta, la quale sempre di piu si creolizza, si ibrida o, peggio ancora, forma un
“miscuglio eterogeneo”, ¢ ancora tutto da verificare. Il pluralismo dei valo-
ri democratici potrebbe funzionare e resistere entro una cornice in cui tan-
te e diverse culture si insediano forzatamente e rapidamente in Occidente,
senza che qualcuna possa prendere il sopravvento sulle altre?

Il sapere occidentale (o0, almeno, una parte di esso) potrebbe svolge-
re un’efficace azione di antidoto contro quel pensiero che affonda le radici
«nel postulato essenzialistico» **, nell’universalismo e nell’assolutismo reli-
gioso? Come potrebbero altre culture criticare sé stesse se non storicizzano
e non comprendono che la loro cultura ¢ un evento modificabile nel tem-
po? Cosa potrebbero pensare altrimenti? Sarebbe possibile che esse rivedes-
sero sé stesse allo scopo di riconoscere che le presunte verita, a cui credo-
no e che hanno incontrato nella loro storia, sono il mero risultato di lotte
e di imposizioni? Potrebbero essere capaci di studiare il proprio sé in sen-
so antropologico-genealogico? Sarebbero capaci di rivoltarsi, di ribellarsi,
di sentirsi liberi, reinventandosi, modificandosi, con I'obiettivo di deco-
struire il proprio potere-sapere? Una volta rifiutata la loro storia (o perlo-
meno riconoscerla per quel che ¢: un addomesticamento delle forze vitali)
e quello che il potere vuole imporre: rifiuterebbero cid che sono? Diffici-
le crederlo. Difficilmente la nostra cultura e a maggior ragione le altre cul-
ture potrebbero accettare I'individualismo foucaultiano rifondando un’i-
dea della persona diversa da quella religiosa, teologico-politica, pastorale
che vuole invece un individuo omologato alla comunita o soggetto ad uno
stato autoritario. La stessa cultura occidentale, oggi, —aprendosi sempre di
pitt al multiculturalismo, meticciandosi, ibridandosi — fa fatica ad accettare
il pensiero relativistico foucaultiano il quale si sottrae a ogni sapere precon-
fezionato, anche allo stesso paradigma occidentale capitalistico, nel quale

13 A tal proposito si vedano ancora le critiche mosse da D. Losurdo, I/ marxismo occidenta-
le, cit., pp. 123-125.

4 Sul tema si rimanda a R. Panikkar, La nozgione dei diritti dell’nomo é un concetto occiden-
tale? In, Mauss#1. 1l ritorno dell’etnocentrismo, a cura di S. Latouche, Torino, Bollati Boringhieri,
2003, pp. 168-197.

1> Sul relativismo foucaultiano ¢ da leggere, T. Ibanez, I/ libero pensiero. Elogio del relativi-
smo, Milano, eléuthera, 2007, p. 131.

28



Stefano Berni

la persona ¢ diventata un imprenditore di sé, realizzandosi solo nel lavoro,
per il lavoro e per il profitto.

L arte della temperanza

Il pensiero di Foucault rifiuta ogni tipo di comunita chiusa, anche
quella occidentale, intesa in senso identitario e omologante, pertanto non
si tratta di ritornare ad un tipo di societd tradizionale, benché occidenta-
le, come nella proposta di certi cattolici integralisti & /z Legendre, che cri-
ticano, con una certa ragione, il sistema capitalistico, semmai si tratte-
rebbe di ripensare I'azione su di sé che, invece, consisterebbe in questo:
pensarsi altrimenti, rimanere perpetuamente sospettosi, fiutare il perico-
lo che ci minaccia, minare le verita considerate certe e immutabili, recupe-
rare la propria corporeita. Occorrerebbe adottare anche strategie diversive
per sfuggire al biopotere, per esempio: rifiutando certi lavori; vivere di po-
co; seguire un’etica cinica e epicurea; sfuggire alle logiche consumistiche,
al paradigma competitivo, non accettare passivamente le regole del gioco,
disobbedire e opporsi alle micro ingiustizie, sia quelle che si palesano nei
legami familiari sia nei rapporti lavorativi. Una volta problematizzato il
nostro presente e avere resistito e rifiutato tale tipo di sapere-potere che ci
domina da secoli, potremmo allora ricostruire una nuova forma di sogget-
tivazione di derivazione lato senso ellenistica: «la cura di sé».

Essa ci dovrebbe fornire quella distanza critica da ogni attivita, anche
quella politica, servendosi della temperanza e della moderazione. Mode-
rare non significa accettazione ma significa invece da un lato rafforzare il
proprio sé di fronte alle costrizioni e alle imposizioni del potere, dall’altro
ricercare un equilibrio, un’armonia interna, che si riverbera poi sulla no-
stra vita quotidiana. Solo soggetti capaci di temperanza, severi, ma giusti,
non violenti ma fermi, sono in grado di dialogare, di rispettarsi (nel dop-
pio senso del termine, riflessivo e reciproco).

Alletica del dovere cristiano-kantiana e al suo opposto, il feticismo
dei corpi e all’assenza di doveri, bisogna opporre un’etica del sé. Le reli-
gioni si erano impossessate del corpo considerandolo un mero ricettaco-
lo di inclinazioni malate e negative, deviandolo dai suoi bisogni naturali
per piegarlo e addomesticarlo, per controllarlo, sorvegliarlo e punirlo attra-
verso il potere pastorale. D’altronde anche etica post-moderna, recto ver-
so di quell’altra forma del potere, opposta ma uguale alla modernita, esal-
ta il mero divertimento, lo stordimento, I'arte della fuga e della rimozione,

29



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

cadendo cosi nel conformismo e nel narcisismo. Invece 'arte della tempe-
ranza non si basa su una precettistica dogmatica ma solo sul rispetto. La li-
berta dell’individuo non deriva da una razionalita che cerca e si conforma a
delle norme universali, ad una morale che ti impone di rinunciare in primo
luogo a sé stessi; non si basa su una logica finalistica che formalmente ti co-
manda di rispettare la legge; ma la liberta dell’individuo non ¢ neanche fu-
ga nello stordimento della competizione, della ricerca del denaro, dell’'uso
di droghe e sesso sfrenato. La liberta ¢ semmai 'agire sulla base delle istan-
ze che il corpo ti richiede “naturalmente” per vivere in pace e in tranquil-
lita con sé stessi e con gli altri. Su questa diversa e opposta scelta dell’agi-
re, né basata su un’etica della convinzione, di origine razionale e morale,
né basata sull’etica utilitaristica e strumentale della convenzione, il soggetto
assume una diversa connotazione, un diverso atteggiamento etico, un agi-
re in vista di un proprio equilibrio psicofisico. Il soggetto non ¢ piti assog-
gettato da un potere esterno che lo irretisce e lo obbliga, ma si dispone ad
autosoggettivarsi, rispondendo e ascoltando anche agli stimoli interni del
proprio corpo. Ascoltare il proprio corpo, allontanandosi dalle mode e dai
facili costumi consumistici e capitalistici conducendo una vita etica che as-
somiglia molto ad una vita estetica. Estetica nel doppio senso del termine:
ricerca di una vita buona e bella; e ricerca di una vita sensibile, piacevole. Si
tratta di un’arte di vivere nel tentativo di raggiungere quello che Nietzsche
chiamava sanita. Una filosofia della vita moderata, equilibrata intesa come
una sorta di farmaco che cura il proprio sé: come la medicina cura il corpo,
tale cultura cura il sé. Dall’epicureismo si ripropone la centralita dell’atteg-
giamento dei filosofi per il piacere; dello stoicismo si ripropone la centra-
lita del coraggio e dell’atletismo; del cinismo invece ¢ fondamentale, oltre
ad una vita morigerata, la parresia, ossia la liberta di poter dire cosa si pen-
sa. Dire il vero non significa pensare di poter dare una risposta definitiva
sul mondo, non ¢ un atteggiamento scientifico che ha la presunzione di di-
re l'ultima parola oggettiva e universale; ¢ invece il coraggio di vivere coe-
rentemente con le proprie azioni. Siamo di fronte a una pratica che guida
lagire e il rapporto con sé e gli altri. Il nuovo cittadino seguira una prati-
ca di vita, in accordo e in equilibrio tra cio che pensa e le azioni che ese-
gue. Il sé non ¢ pura creazione ma segue uno stile di vita che ha a che fare
con una costruzione del sé coerente con l'intera esistenza e la propria voca-
zione. Diventare cid che si ¢, non essere cid che si diviene. Vivere significa
dare un certo stile alla propria esistenza, una propria coerenza a quello che
noi gia siamo, modellare le nostre esperienze: la cura di sé implica la libersi
di sé ma anche il rispetto verso laltro, ossia I'agire etico-politico. Nel mo-

30



Stefano Berni

mento in cui si agisce individualmente e ci si prende cura di sé stessi, an-
che il rapporto con gli altri ¢ meno conflittuale, si libera dal risentimento e
tende all’amicizia. E un’etica umanistica, quella greca, ma non umanitaria,
nel senso che non discende da una precettistica giuridico-religiosa, in cui
ci si sacrifica per laltro senza che I'altro risulti amato individualmente se
non per un dovere morale o pill genericamente e astrattamente come ap-
partenente all'umanita. Liberatosi da quelle strutture confessionali, religio-
se-giudiziarie in cui la Legge, impostasi come dovere sadico, si trasforma
subdolamente in un diritto, attraverso la manipolazione del desiderio, I'in-
dividuo si emancipa e riscopre i piaceri della vita tra cui le stesse relazioni
sociali. L'etica del sé prende dunque le distanze anche dall’individuo pro-
prietario di sé volto solo alla realizzazione alienante dell’ homo oeconomicus.
L’individuo invece si dovrebbe costituire come un nuovo modo di esisten-
za o stile di vita che ¢ est-etico, in opposizione alla morale convenzionale.
Siamo di fronte ad un diverso tipo di individualita: non quella prodotta da
un forte condizionamento di tipo pastorale, in cui si tende all’'uniformita e
alla gerarchia; non quella dell'imprenditore di sé, che si emancipa solo nel
lavoro e nel denaro; e neanche quella che si stordisce e che conduce alla fu-
ga di sé; ma quella in cui sia possibile, entro certi limiti, vivere bene con sé
stessi. Cio non toglie che non ci sia sempre il pericolo che tali schemi pra-
tici siano imposti o suggeriti dalla societa in cui viviamo. Per questo ¢ pre-
liminare nell’agire est-etico, la tecnica del dubbio: il sospetto su sé stessi
e gli altri, tecniche certamente anche queste eurocentriche. Questa politi-
ca del sé infatti non ¢ una fuga dal mondo o una fuga nel sé egoico e ego-
centrico, verso una sorta di estetismo individualizzante, aristocratico, an-
tipolitico o peggio ultraliberale. Al contrario, la soggettivazione, la cura di
sé permettono I'unica forma sociale possibile e auspicabile tra soggetti non
assoggettatati: la democrazia e I'isonomia. Solo chi vive bene con sé stessi
puo vivere bene con 'altro.

31



ANDREA BORSARI

Antropologia diagonale? Un’ipotesi critica

1. Unincontro imprevisto

Nella lettera del 5 febbraio 1960, presentando gli obiettivi della rivi-
sta dell’'Unesco «Diogene» da lui diretta, Roger Caillois scrive a Helmuth
Plessner: «L’ambizione di “Diogene” ¢ quella di essere la tribuna mondiale
in cui ogni eminente ricercatore possa esporre nel modo piu proﬁcuo, sot-
to forma di articoli o recensioni che facciano il punto sui problemi e sul-
le recenti scoperte in una determinata disciplina, le nuove ipotesi che ritie-
ne di poter formulare». E aggiunge subito: «In uno degli ultimi numeri di
Merkur ho letto un suo articolo dedicato alla sociologia tedesca, e mi chie-
do se accetterebbe di preparare per noi uno studio pitt generale, che co-
stituisca una sorta di bilancio della sociologia contemporanea. Un tema
del genere sarebbe particolarmente adatto a Diogéne, una rivista di sinte-
si internazionale» .

Nella sua risposta Plessner ricorda i crescenti impegni universitari —
sta per diventare rettore dell’Universita di Gottingen — e si mostra tutta-
via comunque interessato e disponibile a mettere a disposizione le proprie
competenze: «Forse in seguito ci sard 'opportunita di una piu stretta col-
laborazione. Vedo con piacere che il mio amico e collega Horkheimer rap-
presenta il legame ufficiale con il nostro Paese. Naturalmente, saro lieto di
offrirvi di tanto in tanto dei consigli nelle materie di mia competenza, filo-

! R. Caillois a H. Plessner, 05/02/1960, lettera in francese, in Archivio Plessner — Gronin-
gen, segnatura 126.137. Ringrazio Matteo Pagan per avermi messo a parte del carteggio (a.b.). Qui
e altrove nel testo, quando non ¢ indicata una versione italiana a stampa, va inteso che si tratti di
una traduzione a cura di chi scrive.

33



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

sofia e sociologia»?. Ma Caillois non demorde, e chiede: «In particolare, se
potesse inviarci un elenco di una decina di ricercatori in grado di preparare
testi per Diogene su argomenti sia specifici che di interesse generale, ci ren-
derebbe un grande servizio. Cerchiamo studi che vadano oltre 'erudizione
puramente specialistica e che evitino un linguaggio e problemi troppo tec-
nici, senza cadere nella genericita. Le sarei molto grato se potesse allegare
a ciascun nome l'area di specializzazione e, naturalmente, l'indirizzo»®. E
ottiene, in cambio, un quadro «in alfabetico» della piti promettente filoso-
fia sociale tedesca di quegli anni: «Sono lieto di fornirle un elenco di auto-
ri piti giovani, alcuni dei quali hanno gia una cattedra indipendente, ma la
maggior parte sono ancora giovani accademici che sono convinto siano in
grado di contribuire alla rivista in linea con le sue richieste. Le invio i no-
mi in ordine alfabetico» e si trattera tra gli altri di «Dr. H. U. Asemissen,
Prof. H.P. Bahrdt, Prof. Dr. R. Dahrendorf, Dr. J. Habermas, Dr. Chr.
Graf von Krockow, Prof. Dr. H. Popitz, Dr. Tenbruck»*.

Con Caillois nei panni del maestro di cerimonie, siamo di fronte a
un esempio lampante di quella trasformazione, che lo stesso saggista fran-
cese aveva da poco (1958) introdotto nella sua trattazione, della relazione
tra umanita e gioco come esemplarmente rappresentata nel mondo cinese
antico dalla «rivoluzione» che porta dallo «sciamano», «uomo di estasi e di
vertigine», al «<mandarino», «funzionario e maestro di cerimonie»’. Certo,
assai meno indagato nella ricostruzione della sua biografia intellettuale ¢ il
ruolo che Caillois ricopri nel secondo dopoguerra come organizzatore cul-
turale e funzionario dell'Unesco, a partire dal 1948, al Bureau des idées, e
dal 1967 a fine carriera, nel 1973, in qualita di «directeur de la Division du
développement culturel», e come direttore della rivista «Diogeéne», orga-
no del Conseil international de la philosophie et des sciences humaines, da lui
stesso fondata nel 1952 e della quale continud a occuparsi fino alla mor-
te. Tuttavia siffatto passaggio si trova al cuore della metamorfosi che, pure
insistendo sullo stesso plesso tematico, porto la elaborazione cailloisiana al
concetto di «scienze diagonali», ovvero dispiego I'intero repertorio tema-
tico che il co-fondatore del Collége de Sociologie aveva raccolto negli anni

2 H. Plessner a R. Caillois, 09/02/1960, lettera in tedesco, in Archivio Plessner — Gronin-
gen, segnatura 126.136.

3 R. Caillois a H. Plessner, 23/02/1960, lettera in francese, in Archivio Plessner — Gronin-
gen, segnatura 126.135.

4 H. Plessner a R. Caillois, 26/02/1960, lettera in tedesco, in Archivio Plessner — Gronin-
gen, segnatura 126.134.

5 R. Caillois, Les Jeux et les hommes. Le masque et le vertige (1958; 1967), Paris, Gallimard,
1991, pp. 198-199; trad. it. [ giochi e gli womini. La maschera e la vertigine, Milano, Bompiani,
1981 p. 120.

34



Andrea Borsari

trenta per identificare la rilevanza del sacro e del sacrificio nell’organizza-
zione sociale a beneficio di una sorta di fenomenologia della cultura, e che
puo altresi essere considerato come uno dei punti di un pitt ampio con-
fronto critico e di una convergenza non occasionale con la vicenda intel-
lettuale plessneriana.

2. Scienze diagonali

In quello stesso 1960, la definizione del temine «scienze diagonali»
compare in Meduse et C, laddove Caillois si riferisce a «incontri di scien-
ziati appartenenti a discipline ben definite, ma che si preoccupano degli
sviluppi delle altre e sono ansiosi di confrontare i rispettivi risultati, i me-
todi e le difficolta» e tali incontri dovrebbero «moltiplicare le occasioni
per scoprire le connivenze che permettono di decifrare [...] i percorsi tra-
sversali della natura»®. Sicché, come esito di questi percorsi, «¢ probabile
che un piccolo numero di ricercatori che si dedicano spontaneamente allo
studio di fenomeni che fuoriescono dalle cornici tradizionali delle diverse
scienze si trovino nella posizione migliore per reperire delle correlazioni sin
qui neglette, ma adeguate per completare la rete dei rapporti gia stabiliti»”.
In conclusione, afferma Caillois: «¢ insomma venuto il tempo di saggiare
le potenzialita delle scienze diagonali»®.

A partire dalla rilevazione dello scarto tra «analogie superficiali» e «pa-
rentele profonde» I'argomentazione di Caillois procede per inclusioni pro-
gressive nel percorso trasversale tra discipline e oggetti di ricerca, seguendo
«classificazioni secondarie o trascurate» che, «a seconda del punto di vista
possono divenire improvvisamente essenziali», offerte da quattro esempi
prodotti in successione’. Che cosa hanno in comune, infatti, il colibri e la
falena nota come sfingide macroglosso? Sono animali che non appartengo-
no a specie vicine, un lepidottero invertebrato e un uccello vertebrato, ma,
per chi studia i problemi del volo e il funzionamento delle ali, capaci en-
trambi di volo a punto fisso, cio¢ di «<mantenere il corpo immobile sospe-
so nell’aria per mezzo di battiti vibratili»: «stanno sospesi allo stesso modo

¢ R. Caillois, Meduse et C*, Paris, Gallimard 1960, trad. it. L occhio di medusa. L’ uomo, l'ani-
male e la maschera, Milano, Cortina, 1998, p. 9. Il testo introduttivo Sciences diagonales & indicato
dallo stesso Caillois alla nota 1 di Meduse et C* come uscito in prima pubblicazione nel n. 76 della
Nouvelle Revue Francaise, aprile 1959.

7 Ibidem.

8 Tbidem.

? Cfr. ivi, pp. 3-6.

35



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

sopra un fiore per nutrirvisi a distanza, grazie all’aiuto di una tromba o di
un becco affilato» .

L’inclusione successiva non si limita, secondo una legittimita per lo
pill riconosciuta e una procedura tollerata, a operare un confronto all’in-
terno di uno stesso regno naturale e dentro i confini di una stessa scienza,
diremmo oggi a rilevare una sorta di convergenza evolutiva. Essa condu-
ce invece a sfidare la tacita interdizione di mettere uno accanto all’altro fe-
nomeni appartenenti a discipline e regni diversi. E il caso, secondo esem-
pio, della comparazione tra la cicatrizzazione dei tessuti viventi e quella
dei cristalli, considerata dai pitt un sacrilegio o un delirio. Consapevole,
come tutti, dell’«abisso che separa la materia inerte dalla materia viven-
te», Caillois si chiede tuttavia se non sia all’'opera qui qualcosa di pit di
un’«analogia ingannevole, di una metafora pura e semplice», ovvero «un
lavorio intenso che ristabilisce la continuita [regularizé] tanto nel minerale
quanto nell’animale»: «& un fatto tuttavia che i cristalli ricostruiscono co-
me gli organismi le parti mutilate accidentalmente, e che la regione lesa be-
nefici di una attivita rigeneratrice supplementare, che tende a compensare
il danno, lo squilibrio o la dissimmetria creata dalla lesione». E, prosegue
Caillois in prima persona, «<immagino egualmente che 'una e I'altra possa-
no presentare delle proprieta comuni, tendenti a ristabilire 'integrita delle
loro strutture, sia che si tratti dell’'una o dell’altra»''.

Ampliando ancora 'ambito, il passo successivo sfida «qualunque ten-
tativo di accostamento»: «una nebulosa contenente migliaia di mondi e la
conchiglia secreta da qualche mollusco marino [...] tutte e due sottomes-
se alla medesima legge dello sviluppo a spirale», giacché la spirale «costitu-
isce la sintesi perfetta di due leggi fondamentali dell'universo, la simmetria
e la crescita, che riescono a comporre 'ordine con I'espansione», definen-
do cosi una legalita dello svolgimento delle forme alla quale «’animale, la
pianta e gli astri si ritrovino egualmente sottomessi» 2.

Al quarto livello di inclusione, si arriva all’'opposizione tra destra e si-
nistra estesa a tutti e quattro i regni, «dal quarzo e dall’acido tartarico fi-
no alla conchiglia della lumaca, sempre destrogira a parte alcune eccezio-
ni, gitt fino alla preminenza della mano destra nell’'uomo», «un contrasto
permanente che appare tanto nella struttura intima della materia, quanto

1 Ivi, p. 4.

""" Ivi, pp. 4-5. A sostegno della propria tesi, Caillois richiama qui una memoria di Pasteur del
1857 che avanza, pur con molte cautele, una qualche analogia tra i due processi, organico e minera-
le, basata appunto su un accelerato ristabilimento della regolarita in entrambi i casi (ivi, n. 1, p. 5).

2 Ivi, p. 5.

36



Andrea Borsari

nell’anatomia degli esseri viventi» . Un enigma che lo stesso Pasteur ave-
va a suo tempo cercato di risolvere ipotizzando «qualche influsso cosmico
o grazie al movimento della terra», ma che richiede, sostiene Caillois, una
medesima soluzione «per tutti questi casi disparati che interessano la chi-
mica, la cristallografia, la zoologia, la sociologia, la storia delle religioni,
persino l'arte e il teatro, poiché la destra e la sinistra non sono affatto equi-
valenti sulla scena o in un quadro»'.

In conclusione, se assumiamo la natura nell’intera gamma delle sue
espressioni, emergono analogie «delle quali sarebbe temerario affermare
che sono del tutto insignificanti, capaci solo di stuzzicare la fantasia senza
poter ispirare la ricerca rigorosa», e che costituiscono «percorsi trasversali
della natura, la cui predominanza si pud constare nei campi pit diversi» .
Per circoscrivere un tale sapere trasversale Caillois lavora sullo scarto ri-
spetto alla semplice ricostruzione morfologica attraverso la dimensione vi-
sibile, per accedere a «parentele piu profonde» che permettono una piu
adeguata classificazione delle diverse forme. Non si tratta di «apparenze
ingannevoli», ma di «realta alle quali viene connesso un coefliciente d’'im-
portanza minore di quello che si accorda a certe altre», «caratteri eliminati»
non fallaci ma che corrispondono a classificazioni che si mostrano prima o
poi foriere di contraddizioni, difficoltd o incoerenze, «classificazioni sussi-
diarie o trascurate» che possono pero ridiventare improvvisamente essen-
ziali, a seconda del problema di comprensione che si intende risolvere, co-
me si & visto nel caso del volo a punto fisso del macroglosso e del colibri*®.
Per questo Caillois prende le distanze dalla ricerca delle corrispondenze ti-
pica della filosofia fino al Rinascimento, «non si tratta di ritornare alle ana-
logie superficiali di tipo qualitativo dalle quali le scienze si sono liberate
per instaurare un sistema di conoscenze metodiche, controllabili, perfetti-
bili», e rifiuta esplicitamente le «seduzioni affascinanti» delle tavole di con-
cordanza di Paracelso o il «trasmutarsi nella mente di natura» di Leonar-
do che gli permetteva di disegnare «una capigliatura come un fiume o una
montagna come un drappeggio», giacché compito dello scienziato ¢ «de-
terminare delle corrispondenze sotterranee, invisibili, inimmaginabili per
il profano»'”. Solo al di la degli specialismi, tuttavia, ¢ possibile un «sape-
re polivalente» capace di cogliere «i fenomeni che fuoriescono dalle cornici

Ivi, p. 6.

Y Ibidem.
Ivi, p. 6.
Ivi, pp. 3-4.
Ivi, p. 8.

37



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

tradizionali delle diverse scienze» e «stabilire connessioni sin qui neglette,
ma adeguate a completare la rete dei rapporti gia stabiliti» ',

Dall’'impulso del medesimo testo seminale del 1959 che divenne poi
la prefazione a Meduse et C*, Caillois sviluppd un ulteriore contributo al
concetto di scienza diagonale, con il Nouveau Plaidoyer pour les Sciences
Diagonales pubblicato nel 1970, come ci racconta egli stesso nella nota al
primo capitolo di Cases d’un échiquier: (Nel 1965, mi fu offerta da una ri-
vista italiana I'occasione di ripetere il mio appello: mi sforzai di scoprire
nuove argomentazioni e nuovi esempi. Cercai al contempo di mostrare fi-
no a che punto, cosi facendo, restavo fedele alle mie prime ricerche. Ne &
scaturita questa seconda arringa in favore delle scienze diagonali»*’.

Anche in questa occasione, Caillois prende le mosse dall’alto grado di
specializzazione delle scienze contemporanee, che costituiscono un puzzle
gigantesco in cui ciascuno conosce soltanto una tessera «bizzarramente e
spesso arbitrariamente, se non maldestramente, ritagliata», sicché nessuno
¢ in grado di riconoscere e neppure sospettare la fisionomia generale, «'im-
magine coerente che darebbe all’insieme unita e significato», e la ricerca di
ognuno procede a scavare la propria galleria come una talpa miope ma effi-
cace, per lo piu nell'ignoranza quasi completa delle scoperte avvenute nel-
le gallerie parallele e in quelle piti lontane ancor di pit®. Occorre quindi
andare alla ricerca di punti di connessione, sutura e ramificazione, ma so-
prattutto di confronto tra i diversi percorsi, di applicazione imprevista a un
ambito delle conquiste di un altro, scegliendo altre discriminati per nuo-
ve classificazioni. Come nel caso ormai famoso della mantide religiosa, si
possono far convergere i risultati di mitografia, psicopatologia e entomolo-
gia, per tracciare il profilo del fantasma in cui si giustappongono gli inset-
ti femmina che divorano il maschio dopo I'accoppiamento, il terrore per
la vagina dentata e I'abbraccio mortale della femme fatale. Una convergen-
za che ora diventa «un procedimento ardito, non ricusabile per partito pre-
so», destinato a contribuire a una «teoria generale della bellezza»: «L’este-
tica studia 'armonia delle linee e dei colori. Non si potrebbe pensare che
essa confronti, per esempio, i quadri dei pittori e le ali delle farfalle?». Cer-
to, dopo avere tracciato tutte le necessarie distinzioni e gli innegabili con-
trasti — in un caso I'opera frutto del libero arbitrio e dell’azione esteriore di
un individuo e nell’altro qualcosa di iscritto in un organismo secondo una

8 Ivi, p. 9.

¥ R. Caillois, Nouvean Plaidoyer pour les Sciences Diagonales, in Cases d’un échiguier (1970),
in Ip., Euwres, a cura di D. Rabourdin, Paris, Gallimard, 2008, pp. 565-569, qui n. 1 p. 565.

2 Ivi, pp. 565-566.

38



Andrea Borsari

legge immutabile di trasmissione della specie — ma senza rinunciare a ipo-
tizzare, a «scoprire il denominatore comune di tutta 'armonia delle linee e
dei colori», mettendo mano, in base a un programma di ricerca oggi varia-
mente e indipendentemente ripreso?!, a quella «teoria generale della bel-
lezza nella natura e nell’arte» frutto di un analogo «allargamento del cam-
po della visione mentale»?2.

Caillois richiama poi il caso del mimetismo, l'inclinazione a rendersi
invisibili aderendo all’ambiente o a somigliare ad altre specie e cosi via, e
la sua possibile convergenza con le leggende dei mantelli o cappelli magi-
ci per rendersi invisibili e altre forme di camouflage, travestimento, teatro
e carnevale, respingendo anche in questo caso una lettura antropomorfica
in favore dell’opzione per un approccio ai fenomeni umani che li ricondu-
ca al pitt ampio quadro delle condotte diffuse tra la gran parte delle specie.
Contro I'appiattimento delle leggi naturali a un imperativo utilitaristico di
lotta per la vita basato sulla selezione naturale — questo si antropomorfico
e dipendente da un’immagine temporanea, localizzata e datata che gli esse-
ri umani si sono costruiti in circostanze precise — occorre affermare, sostie-
ne con forza Caillois, che la natura, «che non ¢ avara, persegue tanto la so-
pravvivenza quanto il piacere, il lusso, lesuberanza e la vertigine»: «E I'ora
di fare appello a dei “moventi” altrettanto universalmente imperiosi, quali
la profusione, il gioco, I'ebbrezza, I'estetica stessa, quantomeno il bisogno
di ornamento e di parure»?. E inoltre il caso di instaurare «scambi genero-
si» tra scienze naturali e scienze umane, allargandosi alle «scienze fisiche».
E, in aggiunta al riferimento alle analogie con la cicatrizzazione dei cristal-
li, allega le felici e promettenti connivenze tra gli apporti disparati di mi-
neralogia, botanica, anatomia e la possibile sintesi di una scienza a venire:
«sembra che le reti che determinano I'immutabile regolarita dei cristalli si-
ano identiche a quelle che appaiono al microscopio sulla sezione trasversa-
le della fibra di un muscolo striato o ancora la disposizione delle foglie sul
gambo e dei chicchi sulla spiga»“.

Sono molti i campi nei quali sviluppare questa direzione di ricerca: stu-
diare la simmetria o la spirale, ma anche spiare ovunque si presenti I'appa-
rizione della dissimmetria «come fattore di vita, d’indipendenza e di liberta,
considerata, in una parola, come una forza di entropia inversa», oppure con-
frontare i diversi livelli di organizzazione nell'inanimato, nel vivente, nel-

2 Cfr., a semplice titolo di esempio, R.O. Prum, L evoluzione della bellezza (2017), Milano,
Adelphi 2020, e L. Bartalesi, Storia naturale della bellezza, Torino, Einaudi, 2024.

22 R. Caillois, Nouveau Plaidoyer, pp. 566-567.

» Ivi, pp. 567-568.

2 Tvi, p. 568.

39



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

lo psichico e nel sociale, e i relativi passaggi da un piano all’altro. Le scien-
ze diagonali scavalcano le discipline tradizionali e le costringono al dialogo,
cercano di individuare la legalita unitaria che riunisce fenomeni sparsi e in
apparenza senza rapporto, decifrano complicita latenti e scoprono correla-
zioni trascurate, «effettuando tagli obliqui attraverso I'universo comune»?.
Le scienze diagonali si propongono, insomma, di inaugurare un sapere che
eserciti insieme la «temerarietd d’'immaginazione» e la «severita di controllo»,
necessarie a stabilire «i pit azzardati cammini trasversali» che collegano i luo-
ghi isolati, sparsi e periferici dove si sviluppa la «ricerca fertile» .

3. Animale e umano, mimetismo e imitazione, gioco e ruolo:
Roger Caillois

Una volta acquisita questa definizione delle scienze diagonali, diven-
ta interessante verificare se ¢ possibile stabilire una sorta di corrisponden-
za diagonale anche tra i due pensatori dai quali abbiamo preso le mosse,
nonché tra i due contesti filosofici ai quali hanno fatto riferimento, antro-
pologia filosofica tedesca e Collége de sociologie francese a cavallo tra gli an-
ni trenta del Novecento e il secondo dopoguerra, secondo una non dissi-
mile linea di svolgimento e variazione di impostazione. E vedere, cosi, se a
partire da alcuni temi chiave, come il raffronto tra animali e esseri umani,
il rapporto tra mimetismo e imitazione, e le nozioni parallele di gioco e di
ruolo, sia possibile tracciare le linee di un’ipotetica antropologia diagona-
le che da li tragga spunto?.

La tentazione o seduzione mimetica che attraversa tutta I'opera di
Caillois ¢ stata inizialmente da lui concepita, all’altezza dei testi raccol-
ti in 1/ mito e ['nomo (1938), come un’identificazione zoomorfa con un
principio al tempo stesso aggressivo e distruttivo, associato alla morte e al-
la decadenza. Questa visione evoca una tendenza fondamentale dell’esse-
re a disperdersi e annullarsi nello spazio, con una pulsione di morte che
si manifesta nella degradazione dell’energia psichica e nella perdita di sé.
In questa riduzione del principio negativo a qualcosa di esteriorizzato si
puo vedere la ragione per cui la capacita cailloisiana di descrivere le fanta-

> Ivi, pp. 568-569.

2% Ivi, p. 569.

77 Per un pitt ampio tentativo del raffronto tra le due imprese intellettuali qui ricapitolato,
cfr. A. Borsari, Helmuth Plessner et Roger Caillois: imitation et mimétisme, in Helmuth Plessner et la
pensée frangaise, a cura di ].-Ch. Anderson, Th. Ebke, C. Nigrelli, M. Pagan, Paris, Hermann, 2025,
pp- 123-148, al quale si rimanda per tutti i dettagli dell’analisi e per la bibliografia.

40



Andrea Borsari

sie umane si ¢ trasformata in un atteggiamento prescrittivo, luciferino, in
un’idea magico-sacrale di sovversione mimetica, credendo di poter regola-
re la violenza con mezzi magici o rituali. Tuttavia, dopo aver sperimentato
appieno questo paradosso, Caillois rivolse il suo sguardo in una direzione
orizzontale a contornare la relazione tra cultura umana e il pitt ampio con-
testo naturale, che gli permise di dar luogo a una produzione ricca e ana-
litica nei venticinque anni successivi alla Seconda guerra mondiale. Svi-
luppd una fenomenologia del mimetismo animale, includendo in essa una
varieta di significati che investono il comportamento umano: gioco, trave-
stimento, contagio, gradi del rendersi simile che vanno dalla somiglianza
senza oggetto all’'imitazione, alla maschera e alla metamorfosi. Queste im-
magini e ossessioni, presenti sin dall’inizio della sua avventura intellettua-
le, mostrano cosi la loro efficacia anche in un contesto mutato.

Nel 1939, Gaston Bachelard aveva gia sottolineato che I'equazione
cailloisiana tra animale e umano in Le mythe et ['homme si basava su una
connessione tra «condotta» e «mitologia». Secondo lui, Caillois mostra-
va come nel profondo dei nostri sogni, nelle zone primitive, esista un be-
stiario onirico che attinge alla biologia, da cui scaturiscono fantasie e im-
magini fantastiche, passando dalla realtd esterna all'immaginazione®®. Per
esempio, la mantide religiosa, insetto mimetico, incute paura con il suo
sguardo obliquo ed evoca la fernme fatale, illustrando il legame tra mime-
tismo animale e patologia umana. I primi saggi di Caillois, scritti all’eta di
vent’anni sotto I'influenza di Georges Dumézil, Marcel Mauss, Georges
Bataille e Michel Leiris, suscitarono critiche, in particolare da parte del-
lo stesso Mauss, che vedeva un pericolo nel loro appello alla vertigine del-
la distruzione. Leffettivo svolgersi della seconda guerra mondiale costrinse
Caillois a rivedere il suo approccio, passando da un’estetica del mimeti-
smo a una fenomenologia della cultura, illustrata in Meduse ex C* (1960) e
in Le mimétisme animal (1963). In essi, egli esplora il visibile con meravi-
glia quasi goethiana, una meraviglia che si estende dalla definizione di una
«tendenza» in senso verticale dall’insetto all'uomo alla rilevazione di un’e-
quivalenza funzionale nell’insetto dei «giochi di maschere» umani (ZLes Jeux
et les Hommes, 1958, 1967), e si estende alla trascrizione nel registro nar-
rativo del «racconto del dislocato» (Récit du délogé) e all’iscrizione ludica
compiuta nelle «caselle di una scacchiera» della narrazione di una spersona-
lizzazione e di un’espropriazione dello spazio che richiama 'adattamento
della psicastenia (Cases d échiquier, 1970), fino al ritorno metamorfico del-
la mantide nella dogica dell'immaginario» che presiede alle trasformazioni

2 Cfr. G. Bachelard, Lautréamont, Paris, Corti, 1939, pp. 180-187.

41



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

e alle «estensioni» della natura nelle riflessioni sulla piovra e sul polpo, gi-
gantesco ‘ragno’ marino e fantasma zoologico che diventa «idea, mito, cre-
denza, poesia» (La pieuvre, 1973), e all’'ultima ascesa neghentropica verso
la «fonte rovesciata» del Fleuve Alphée (1978). 1 saggi di Caillois sul mime-
tismo e gli incroci di pensiero sorti intorno a essi sembrano quindi offrire
un luogo propizio all’interno del pensiero novecentesco per un’esplorazio-
ne del lato oscuro, solitamente lasciato in ombra nello studio della mime-
sis, su come accedere ai modi e alle figure in cui la tendenza mimetica si
accompagna al negativo e sostiene la discesa nelle zone abiette del com-
portamento umano. Questi testi rivelano una struttura basata sulla polari-
ta e sulla co-implicazione dello strato arcaico di indifferenziazione con I'a-
nimale su cui si basa il mimetismo, e lo stato di sofferenza che la mimesis
permette di descrivere come patologia dell’anima e patografia della psiche,
come capacita degli esseri umani di infliggersi reciprocamente orrore, umi-
liazione e paura, sopraffazione e dolore.

Nel passaggio alla fenomenologia della cultura, poi, la tipologia cail-
loisiana delle forme di gioco puo essere suddivisa in quattro modalita prin-
cipali: agon (competizione), alea (azzardo), ilinx (vertigine o ebbrezza) e
mimicry (imitazione, teatro, maschera). Quest’ultima si riferisce alla fuga
dalla realtd attraverso il simulacro, in cui I'individuo gioca a essere qualcun
altro. Il mimetismo degli insetti illustra questo desiderio umano di trave-
stimento e trasformazione, rivelando un impulso quasi organico. In rottu-
ra con le sue idee precedenti, Caillois non vede pili questo mimetismo co-
me una regressione all'inanimato, ma piuttosto come un’equivalenza tra
i giochi umani e le strategie animali. Questa «fenomenologia dell’imita-
zione» comprende il contagio corporeo, i giochi infantili, il teatro, il tra-
vestimento e I'inganno deliberato. In seguito, in Meduse et C*, Caillois ha
sviluppato una tipologia di mimetismo animale applicato all'uomo che
comprende travestimento (cambiamento di aspetto), camouflage (mime-
tizzazione come sparizione) e intimidazione. Questi comportamenti fanno
riferimento ai miti e alle nozioni di invisibilita e segretezza. Caillois insiste
qui sulle «corrispondenze funzionali» tra il mondo umano e quello anima-
le: non analogie formali, ma equivalenze di effetto e funzione. Evidenzia
cosi una logica di convergenza in cui la complessita genera legami, struttu-
re che connettono, non lontana dall’approccio di Gregory Bateson.

42



Andrea Borsari

4. Animale e umano, mimetismo e imitazione, gioco e ruolo:
Helmuth Plessner

Passando a Plessner, ¢ possibile ricostruire la sua enfasi sul plesso te-
matico dell’'imitazione a partire da lemmi come mimica e gesto, somiglian-
za di espressione e reazione, responsiva ripetizione, copia, imitazione in-
volontaria e contagio psichico, fare con e riproduzione, apprendimento
imitativo, emulazione e imitatio, riproduzione tecnica e assimilazione, imi-
tatore ed epigono, doppio e sosia, piacere del raddoppiamento, maschera
e travestimento, raffigurazione e rappresentazione, attore e ruolo, perso-
nificazione e incorporazione, identificazione e riproduzione cosciente, ab-
bozzo d’'immagine e finzione. Tutte queste nozioni sono sempre al limite
del rapporto tra modello e copia, ma tendono ad aprire sempre piut spazio
all’originalita e alla creativita. Piti in generale, 'importanza primordiale dei
processi mimetico-riproduttivi — all'incrocio delle categorie fondamentali
dell’antropologia plessneriana — in termini di descrizione e funzionamen-
to della condizione liminare dell’essere umano nel proprio corpo, I'essere
corpo (Leib sein) e avere corpo (Korper haben), e nel sistema di aspettative e
comportamenti prescritti dalla societa, impedisce che 'imitazione plessne-
riana si limiti al rapporto univoco tra originale e copia e alla semplice pos-
sibilita di riprodurre qualcosa di dato. La riflessione di Plessner ¢ altrettan-
to efficace quando si tratta di mostrare 'ambivalenza della mimesis, il suo
lato notturno, I'imitazione come forma di omologazione, come predomi-
nio delle funzioni sociali sugli individui, come scatenamento delle passioni
dellinvidia e della gelosia in quanto costanti delle relazioni sociali, come
tendenza all’eccesso, come stigma della disumanita che si ¢ radicata in cio
che ¢ propriamente umano e della vocazione degli esseri umani a diventa-
re sempre anche la modificazione corrotta di se stessi.

Nella sua antropologia dell’attore Zur Anthropologie des Schauspielers
(1948), Plessner commenta il celebre passo di Heinrich von Kleist sul teatro
di marionette, dove la differenza tra uomo e animale emerge nell’incapacita
dell’orso di fingere. L’essere umano si distingue per la sua «presenza a sé», la
capacita di auto-trascendenza, che lo rende libero ma lo priva della sicurez-
za dell’animalitd. Questa «eccentricitd» ¢ al contempo una forza e una debo-
lezza, che lo espone a pericoli che tenta di compensare culturalmente. Nel
testo sull’antropologia del linguaggio Zur Anthropologie der Sprache (1975),
Plessner riafferma il confine tra uomo e animale, anche alla luce degli studi
sui primati, per cui la comunicazione umana, contrariamente a quella ani-
male, ¢ mediata e dialogica: parlare significa dire qualcosa a sé e a un altro.

43



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Gli animali comunicano tramite vocalizzazioni o gesti, ma senza mediazione
simbolica. Nel suo saggio sull’antropologia dell'imitazione Zur Anthropolo-
gie der Nachahmung (1948), Plessner approfondisce il tema dell’imitazione,
affermando che solo 'essere umano ¢ capace di «imitazione autentica», gra-
zie alla sua posizione eccentrica. Essa permette di comprendere la recipro-
cita tra schema corporeo e sguardo. Tuttavia, I'imitazione non si limita alla
vista, bensi la mimica vocale dimostra un’immediata trasposizione del suo-
no in modulazione vocale, evidenziando I'interazione tra sé e I'altro nel me-
dium sonoro, che richiede un’articolazione ritmica. L'imitazione si radica
nel problema dell’«altro io» e del contatto interumano. Plessner sottolinea
come la semplice riproduzione mimica resti un nodo problematico per la fi-
losofia e contesta I'approccio intellettualista, mostrando che anche nei bam-
bini I'imitazione ¢ spesso istintiva e non inferenziale. Lo sguardo reciproco
rivela la simmetria intersoggettiva: vedere ed essere visti permette I'identifi-
cazione e la riproduzione dello schema corporeo altrui. Questa reciprocita si
fonda sulla «posizionalita eccentrica», che rende possibile mettersi nei pan-
ni dell’altro. Essa consente la costruzione dell’atto imitativo, la comprensio-
ne del ruolo sociale (1960), e infine della condizione umana come realta di
mascheramento e sdoppiamento (Conditio humana, 1961).

Cio che conferisce all’esistenza umana in societa il suo carattere istitu-
zionale ¢, secondo Plessner, il fatto che ogni individuo «non si possiede di-
rettamente», ma pud conoscersi solo attraverso il cammino obliquo, la di-
versione o deviazione tramite I'altro. L’identita personale e I'esperienza di
sé richiedono sempre un «riferimento esterno», che si tratti di altre persone,
oggetti o strutture culturali. L’accesso all'interiorita passa attraverso forme
culturali e sociali che rimandano al mondo esterno. In questo contesto, imi-
tazione e simulazione assumono un ruolo centrale, fondate sulla distanza in-
teriore e il ritrarsi da sé, caratteristiche che rendono I'essere umano un dop-
pio di sé stesso. Questa struttura del doppio non implica una scissione tra
sfera privata e pubblica, ma riflette un rapporto dinamico tra individualizza-
zione e interiorizzazione, variabile secondo i sistemi culturali e i periodi sto-
rici. L’incorporazione o incarnazione collega I'essere umano a sé stesso come
portatore di un corpo, ma trascende la fisicita quando egli assume un ruolo.
Poiché ci «nascondiamo in noi stessi», apparteniamo sempre a una dimen-
sione sociale di relazione con laltro, che comporta una relativizzazione radi-
cale del nostro punto di vista. In altre parole, I'«io» esiste solo nella relazione
con un «tu», ¢ insieme formano un «noi», che non annulla gli individui, ma
mostra le loro posizioni mutevoli e intercambiabili. Plessner distingue peral-
tro due significati del termine «ruolo». Un primo significato, indipendente

44



Andrea Borsari

dalla struttura sociale, ¢ legato alla condizione corporea dell’essere umano:
Pincorporazione implica una disponibilitd a impersonare ruoli che defini-
scono il rapporto dell'individuo con il gruppo. Un secondo significato ¢ di
tipo teatrale, per cui l'attore, modificando sé stesso per incarnare un perso-
naggio, dimostra come una persona possa essere «altra da sé», mantenendo
perd un’identita di base che resta esterna alla performance. Questo processo
di incorporazione e incarnazione si ripete a un livello superiore, per cui I'at-
tore sociale, con la propria identita stabile, puo rappresentare ruoli differen-
ti. Da qui deriva il concetto di «ruolo sociale», che per Plessner diventa una
«categoria chiave della vita politica e sociale», connessa alla rappresentazio-
ne, presente sia nel culto religioso sia nelle strutture statali.

Dopo la Seconda guerra mondiale, secondo I'andamento di sociolo-
gizzazione dell'antropologia filosofica che la fece passare dalla definizione
dei caratteri distintivi dell’'umano alla fenomenologia dei fenomeni cultu-
rali e sociali, Plessner ha approfondito il paradigma dell’attore e il concet-
to di ruolo per 'analisi sociale. Il ruolo sociale si fonda sull’esperienza del
doppio, ovvero la relazione tra chi agisce e il ruolo che questi interpreta,
evocando la metafora del theatrum mundi, del mondo come scena. Nel XX
secolo, con la crisi dell’ordine cosmico tradizionale, il ruolo teatrale si fon-
de con quello formale e funzionale, tipico della societa industriale e buro-
cratica, dando luogo a una sintesi impensabile nelle societa arcaiche.

5. Una diagonale Plessner-Caillois?

Per quanto riguarda Plessner, il suo approccio all’imitazione si distin-
gue per la sua direzione antiteleologica e la sua capacita di produrre, attra-
verso I'eccesso del gioco, un percorso indiretto verso la cultura e la civilta.
E un approccio fenomenologico, tipologico e comparativo che si oppo-
ne implicitamente a quello di Arnold Gehlen, I'altra figura chiave dell’an-
tropologia filosofica, dopo il primo avvio di quella direzione di pensiero a
opera di Max Scheler®. Gehlen, infatti, include I'imitazione nel processo
di autoconservazione, riducendola a uno stadio evolutivo nel passaggio dal
comportamento pre-magico alla razionalita, come un «espediente involon-
tario» che compensa le carenze istintuali degli esseri umani. Plessner, tutta-

¥ Resta imprescindibile per 'accesso alla comprensione dell'apporto di Arnold Gehlen
all'antropologia filosofica il complesso di studi che gli ha dedicato Ubaldo Fadini a partire dagli
anni ottanta del secolo scorso, cfr., in sintesi, U. Fadini, 1/ corpo imprevisto. Filosofia, antropologia e
tecnica in Arnold Gehlen, Milano, FrancoAngeli, 1988.

45



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

via, non confonde il suo concetto di imitazione con la pitt ampia categoria
della mimesis. Analizzando la Teoria estetica di Theodor W. Adorno, insiste
infatti sulla distinzione tra imitazione e mimesis nell’arte, che conserva la
memoria dell’arcaico e il rapporto con la natura. Per lui, 'arte non deve es-
sere confusa con I'imitazione di qualcosa di dato. La teoria estetica di Ador-
no, incentrata sull’«enigmatico e mimetico», rivela un paradosso: «dice e
non dice», salvando I'individuo ineffabile attraverso un linguaggio mimeti-
co opaco. Plessner riconosce tuttavia un’analogia funzionale tra la mimesis
adorniana e la propria nozione di finzione imitativo-mimetica nella societa.

Anche se alcune distinzioni plessneriane, come 'esclusione dei prima-
ti dalla competenza linguistica, sono oggi contraddette dagli sviluppi della
ricerca scientifica, il suo approccio apre uno spazio comune tra antropolo-
gia filosofica e sociale intorno alla «facoltd mimetica». Nel rapporto mo-
dello-copia, la gamma di nozioni da lui individuate incoraggia I'originali-
ta e la creativitd, motori essenziali della socialita e della comunicazione, in
particolare nell’apprendimento del linguaggio e del movimento. La mime-
sis plessneriana va oltre la semplice riproduzione per diventare una capaci-
ta di produrre esiti originali. Illustra 'importanza primordiale dei processi
mimetico-riproduttivi nella condizione umana, nella relazione tra corpo-
reitd e aspettative sociali prescritte. La teoria contemporanea amplia I'am-
bito della mimesis per includere la somiglianza mimetica, I'assimilazione,
la simulazione, 'espressione e 'anticipazione, un dispiegamento che il la-
voro di Plessner contribuisce a rafforzare.

Per Caillois, come ha sottolineato a suo tempo Gianni Carchia, gia il
mimetismo degli anni trenta si opponeva al teleologismo utilitaristico, in-
carnando invece la gratuita e la libertad dell’atto estetico, per quanto sus-
sunto nell’elemento magico. Il mimetismo era cosi visto come un «polo in-
vertito» della razionalitd, un «lusso pericoloso tra natura e cultura»*. Una
posizione che avvicina Caillois all’antropologia di Walter Benjamin relati-
va alla facoltd mimetica e al suo potenziale distruttivo e trasformativo, an-
che se Benjamin ebbe di suo a criticare I'ingenuita politica e filosofica di
Caillois, mentre la comune opzione per una sorta di «<somiglianza non sen-
sibile» sembra altresi condurre agli esiti non distanti di un’antropologia
delle somiglianze immateriali mediate dal linguaggio che pure potrebbe
coinvolgere I'antropologia dell'imitazione plessneriana®'.

3 Cfr. G. Carchia, Arte, magia, razionalita, in 1d., La legittimita dell arte. Studi sull intelligi-
bile estetico, Napoli, Guida, 1982, pp. 192-194 (Mimesi come lusso).

3! Sulla caratura antropologica di questo plesso, si veda Somiglianza non sensibile: l'antropo-
logia del linguaggio di Walter Benjamin, in G. Gebauer, Ch. Wulf, Mimesis: arte, cultura, societa,
Bologna, Bup, 2017, pp. 323-336.

46



Andrea Borsari

L’idea di «<mimetismo umano» fa parte di un paradigma sviluppatosi a
cavallo tra XIX e XX secolo che attribuisce all'uomo una capacitd mimeti-
ca paragonabile a quella degli animali, in particolare degli insetti. Si tratta
di un processo di adattamento che produce somiglianza con un modello o
con 'ambiente, a seconda dell’'interesse dell’osservatore. Una persona puo
quindi assimilarsi al suo ambiente sociale, adottandone i comportamenti,
i pensieri e persino i tratti fisici, rendendo I'essere umano, homo adaptivus.
Questo paradigma ¢ stato criticato come mitologia o fallacia naturalisti-
ca, in particolare per 'erroneo presupposto che il mimetismo umano deri-
vi necessariamente dal mimetismo animale e per aver confuso la mimesis
intenzionale con il mimetismo. Tuttavia, tale critica rischia di trascura-
re 'importanza dei processi inconsci descritti da Caillois, come Iistinto di
abbandono e la gratuita estetica della bellezza mimetica. Come si ¢ visto,
nel percorso di Caillois, la rotazione dal verticale-trascendente all’orizzon-
tale-immanente conduce infine a una fenomenologia della cultura.

In conclusione, Plessner e Caillois condividono punti comuni e in
parte divergono. Entrambi partono dal rapporto uomo-animale, ma Cail-
lois pone l'accento sull’imitazione inconscia e sul mimetismo umano,
mentre Plessner sottolinea la natura esclusivamente umana dell’imitazio-
ne. Dopo la seconda guerra mondiale, convergono su una trasformazione
del concetto, spostando 'attenzione dalla sostanza alla funzione, renden-
do I'imitazione e il gioco accessibili a una fenomenologia orizzontale della
cultura. Entrambi hanno studiato anche le forme oppressive di adattamen-
to e di violenza insite nell'imitazione. Condividono un approccio comune
al concetto di distanziamento e alla natura indiretta delle relazioni cultu-
rali, che produce la pluralita delle culture. Propongono quindi un’antro-
pologia in cui la dimensione mimetico-riproduttiva supera ['utilitarismo e
la teleologia, svolgendo un ruolo creativo e di apertura tra corpo e cultu-
ra. La mimesis diventa in questo modo imitazione della capacita produtti-
va incoativa insita nella natura naturans, andando ben oltre la semplice co-
pia e 'imitazione riproduttiva della natura naturata®.

32 In continuith con questa lettura, a titolo di esemplificazione del prosieguo della ricerca, si
potrebbe estendere la possibile convergenza diagonale ad altri aspetti delle due direzioni di pensie-
ro, a partire da un altro tra i promotori del Collége de sociologie, Michel Leiris, e da due temi della
sua parabola intellettuale, il rapporto con la sfera animale e 'antropologia del teatro. Per una prima
approssimazione, si veda di chi scrive 1/ gesto soave del torero. La «sociologia sacra» del primo Leiris fra
Nietzsche e Sartre, in «L'indice», n. 6, giugno 1999, p. 13, e Attore (H. Plessner), possessione (M. Lei-
ris), caverna (H. Blumenberg). Appunti per un antropologia (filosofica) della finzione, in William Xer-
ra: lo mento. Atti del convegno, Piacenza, Vicolo del Pavone, 2003, pp. 30-38.

47



SARA COCITO

Ninna nanna per esausti — al crepuscolo
dei possibili

Viadimiro — Tutto questo comincia a non aver pii senso.
Estragone — Ne ha ancora troppo.

(S. Beckett, Aspettando Godot)

In un saggio pubblicato inizialmente nel 1930 sulla rivista svedese
«Nordisk Tidskrift» (presentato in francese, quattro anni pit tardi, nella
raccolta Pensiero e movimento), Henri Bergson, ricordando la preoccupa-
zione sul destino della letteratura che funestava gli intellettuali durante la
Prima Guerra, rievoca il dialogo con un giornalista che gli domandava co-
me egli immaginasse 'avvenire della letteratura. Alla risposta benevolmen-
te beffarda del filosofo — se avesse saputo come sarebbe stata la grande ope-
ra drammatica del domani I'avrebbe fatta, ma quest’opera non era ancora
possibile —, il giornalista, interdetto, controbatteva che 'opera doveva es-
sere per forza possibile, poiché un giorno si sarebbe realizzata'.

Bergson si serve di questo aneddoto per smascherare una convinzio-
ne profondamente radicata nella storia della metafisica: «Vidi bene che il
mio interlocutore concepiva 'opera futura come rinchiusa, sin da allora,
in non so quale armadio dei possibili. Io dovevo, in considerazione delle
mie gia antiche relazioni con la filosofia, aver ottenuto da questa la chiave
dell’armadio»®. Quest’idea di un “armadio dei possibili” — ossia di una di-
mensione che contenga da sempre 'immagine di tutte le cose che potreb-

' H. Bergson, 1/ possibile e il reale, in Pensiero e movimento, ed. it. a cura di F. Sforza, Mila-
no, Bompiani, 2000, p. 92.
2 Tbidem.

49



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

bero realizzarsi nella loro forma potenziale — coincide, secondo Bergson,
con uno dei pil arcaici malintesi della filosofia, ossia «che il possibile ¢ 7ze-
no del reale, e che per questa ragione, la possibilita delle cose precede la lo-
ro esistenzar®.

In questo scritto apparso per la prima volta ai confini dell’Europa,
Bergson denuncia la fallacia sottesa da una delle categorie fondamentali su
cui si ¢ erta la metafisica occidentale: il concetto di possibile, dal designare
semplicemente I'assenza di impedimenti alla realizzazione di qualche cosa,
¢ surrettiziamente passato a indicare la preesistenza noetica, ideale di qual-
cosa che non si ¢ ancora realizzato*, ma che — in virtl di questa preesisten-
za — ¢ tuttavia pensabile, immaginabile prima della sua effettuazione.

Tuttavia, questo mutamento di significato del possibile, denuncia
Bergson, non ¢ che il frutto di una rafhigurazione del possibile a immagine
e somiglianza di una realta gia esistente, per poi proiettarsi, capitombolar-
si all'indietro nel passato producendo I'illusione che quella stessa realta sia
sempre stata possibile, quando, in verita, ¢ nel momento esatto in cui av-
viene la proiezione, che essa inizia a esserlo’. In quest’ottica, un determina-
to possibile e una determinata realta rispondono precisamente allo stesso
concetto®, con 'unica differenza che la prima istanza ¢ priva dell’esistenza
di cui la seconda dispone: il reale ¢ sempre e comunque il prodotto di una
realizzazione di possibili.

Allincirca un trentennio pit tardi, Gilles Deleuze riprendera que-
sta critica alla categoria di possibilita, utilizzandola come pezza d’appog-
gio per sviluppare, in antitesi, I'idea di virtuale — un altro concetto di ma-
trice bergsoniana che perd diventera la marca della filosofia dello stesso
Deleuze. Nel suo saggio del 66 dedicato a Bergson, l'autore di Differen-
za e ripetizione si interroga sul perché Bergson, pur rifiutando la nozione
di possibile, abbia dato tanta importanza a quella di virtuale, attraverso cui
caratterizza la durata nel Saggio sui dati immediati della coscienza, il passato
puro di Materia e memoria e Uélan vital nell Evoluzione creatrice’. 11 possi-
bile e il virtuale intrattengono un diverso rapporto con la realtd: il possibile
¢, in un certo senso, 'opposto del reale e il processo che gli ¢ proprio ¢ ap-

3 Ivi, p. 91.

4 Ivi, p. 94.

> Ivi, p. 93.

¢ G. Deleuze, Il bergsonismo e altri saggi, ed. it. a cura di P.A. Rovatti e D. Borca, Torino,
Einaudi, 2001, p. 87.

7 Ivi, p. 86. Cfr. anche G. Deleuze, Differenza e ripetizione, ed. it. a cura di G. Guglielmi,
Milano, Raffaello Cortina, 1997, pp. 274-275.

50



Sara Cocito

punto quello della realizzazione — ossia, il passaggio all’esistenza di cio che
prima esisteva soltanto come possibilita: secondo questa prospettiva, ogni
reale assomiglia, dunque, al possibile corrispondente. Al contrario, il vir-
tuale ¢ pienamente reale e il processo che gli pertiene ¢ quello dell’attualiz-
zazione, ma 'attualizzazione ¢ una forma di creazione nella misura in cui
implica una trasformazione, una differenziazione del virtuale: «fra il virtua-
le da cui si parte e gli attuali a cui si arriva» non ¢’¢ somiglianza alcuna®.
La forgiatura dell’idea di virtuale ha un preciso obiettivo teorico, ben
chiaro sia a Bergson sia a Deleuze: supportare una filosofia della natura che
preservi al suo interno un elemento creativo e che riconosca al tempo la
sua piena efficacia. Il significato che la storia della filosofia ha attribuito al-
la categoria di possibile sottende infatti «un’idea del reale come preformato
e preesistente a se stesso»”: ogni cosa ¢ gia putativamente data sotto forma
di possibilitd (per quanto per noi inconoscibile) e deve soltanto attende-
re di incominciare a esistere — nulla di nuovo sotto il sole. Questa visione,
spiegava Bergson, ¢ quella a cui ¢ piu incline I'intelligenza umana, abitua-
ta a operare su sistemi chiusi, ritagliati per agevolare I'azione nel mondo —
questa ¢ infatti la funzione dell’intelletto — e contenenti un numero presta-
bilito di elementi gia noti'’: ogni loro combinazione possibile ¢, in linea di
principio, prevedibile a monte. Siamo dunque portati a credere che lo stes-
so possa valere per I'intera realta, e che un intelletto piu potente del nostro
— in grado di inventariare esaustivamente il famoso armadio — vedrebbe
dispiegarsi 'immagine di ogni singola possibile versione della nostra real-
ta. L’obiezione che Bergson individua come movente scatenante di buona
parte della sua riflessione filosofica ¢ che in una concezione del reale in cui
tutto & gid dato — anche se sotto forma di possibilitd —, la cui difficolta di
previsione ¢ da ricondursi semplicemente alla finitezza delle nostre facol-
t3, il tempo non puod che avere una significazione negativa, quella dell’ap-
parenza ingannevole in cui siamo immersi e che rallenta il dispiegamento
integrale dell’Essere (sia esso I'insieme delle Idee o il sistema delle leggi che
governano la natura)''. Tuttavia, fintanto che non se ne dimostri I'incon-
sistenza o la perversita ontologica, il tempo ¢ il tessuto della nostra esisten-
za, ed ¢ tutto cid che conosciamo con assoluta, immediata certezza: non
abbiamo alcuna esperienza di quella soffitta polverosa ed eterna dove do-
vrebbe nascondersi il presunto armadio dei possibili. Seguendo Bergson,

8 G. Deleuze, 1l bergsonismo e altri saggi, cit., p. 87.
o Ibidem.

1 H. Bergson, I/ possibile e il reale, cit., p. 88.

' Ivi, pp. 85, 96-97.

51



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

siamo dunque tenuti a presumere che il tempo abbia una significazione
ontologica positiva, che esso sia precisamente cio che fa della realta un
processo essenzialmente evolutivo, che si svolge attraverso un’«invenzione
graduale» . L’avvenire non ¢ preformato, ed ¢ inimmaginabile non per un
difetto della nostra conoscenza ma proprio perché, allo stato attuale, non
sussiste ancora di esso immagine alcuna: deve ancora prodursi — e la gesta-
zione, I'elaborazione sono precisamente le funzioni del tempo.

Il virtuale, dunque, risponde all’esigenza di Bergson e Deleuze di pen-
sare un reale aperto, pervaso da una forza genetica in grado di produrne gli
elementi senza, tuttavia, anticipare la forma finita dei suoi prodotti, i qua-
li solo a questa condizione possono essere pensati come autentiche creazio-
ni. Appare ora evidente come il fine della critica bergsoniana non coinci-
da tanto con I'abolizione del possibile zout court, quanto, piuttosto, con il
tentativo di «rimetterlo [...] al suo posto»'?, strapparlo al passato per far-
ne una categoria del futuro, svincolando I'evoluzione e il divenire dall’idea
della realizzazione di un programma.

L’importanza della critica del possibile non si limita pero al solo piano
speculativo, ma presenta un’inscindibile implicazione pratica: contrastare
I'idea che tutti gli esiti possibili del nostro futuro siano gia dati nel presen-
te significa insistere sul carattere innovativo o di rottura che 'avvenire por-
ta con s¢, sull’atto di creazione che esso esige e del quale possiamo essere in
maggiore 0 minore misura partecipi.

E in questorizzonte che si inscrive uno dei motivi filosofici a cui
Ubaldo Fadini ha forse dedicato con particolare ricorrenza le sue notti in-
sonni, consapevole dell’urgenza, dell’'improrogabilita della questione. Uno
dei vanti delle societa contemporanee ¢ la pletora di possibilita che esse of-
frono; eppure, le opportunita che troviamo predisposte per noi non sono
che possibili preconfezionati, opzioni gia date tra cui scegliere — ¢ alla cui
scelta, d’altronde, non possiamo, non sappiamo sottrarci. La grande con-
sapevolezza — etica e politica — che alimenta 'opera di Fadini risiede, tra
le altre cose, in questo: nell’essersi accorto che la lezione bergsoniana, per
quanto valida in teoria, non ¢ stata affatto ricevuta nella prassi, e che, an-
zi, le nostre vite sono sature, satolle di possibili che ancora una volta pree-
sistono alla loro realizzazione, che ancora una volta otturano quella fessu-
ra, quella crepa del reale (quella tana di coniglio?) da cui la novita radicale
potrebbe irrompere, da cui potrebbe spirare la brezza di un altro avvenire.

12 Ivi, p. 87.
B Ivi, p. 96 (fr.).

52



Sara Cocito

La domanda che ha insistentemente guidato un filone della riflessione di

Fadini ci sembra allora essere questa: come disotturare la crepa?

Fadini prolunga — attraverso Deleuze, ma non solo — la critica bergso-
niana nella ricerca di un modo di evadere dalla gabbia dei cliché, un’aper-
tura di linee di fuga dal mondo delle opzioni scontate, delle possibilita in-
discusse.

L’indagine condotta da Fadini (che condivide con Benjamin un certo
passo da flineur) acquista I'andatura di una promenade, una di quelle “di-
vagazioni” che si intraprendono al tramonto, con addosso la stanchezza del
giorno. Il percorso — sicuramente incerto — ¢ guidato perd da un chiaro de-
siderio: elaborare una pratica di evasione, di sottrazione — infine, di disat-
tivazione'* — che ci permetta di disinnescare i possibili stereotipici a cui le
nostre vite sono incardinate, cosi da riuscire ad allargare, almeno un po’, le
maglie troppo strette del reale.

Lungo gli anni, un corteo di personaggi penultimi, una sfilata di esau-
sti si sono fatti incontro a Fadini per soccorrerlo nella sua impresa: a que-
ste figure, Fadini riconosce una facolta visionaria, intendendo quest’ulti-
ma — sulle orme di Zourabichvili che legge Deleuze — non come la dote
di prevedere il futuro, bensi come la capacita di cogliere «I’intollerabile in
una situazione», che si traduce di necessita in un «non vedere o non preve-
dere per sé alcun futuro» . Questi veggenti oppressi, spossati, insoddisfat-
ti sono infatti coloro nei quali per primi pud emergere una nuova sensi-
bilita, che, in ultima istanza, consiste semplicemente nel non riuscire pit
a sopportare cid che fino a un attimo prima era accettato di default: sono
loro i “cattivi maestri” a cui Fadini si ¢ rivolto per imparare a venir meno.

Una prima idea di cui si alimenta questa sedizione silenziosa ¢ certa-
mente quella dell’interruzione, che Fadini incontra nelle pagine benjami-
niane dedicate al teatro dell’'amico Brecht, in cui la ripetizione, la citazione
dei propri gesti interrompe di necessita gli sviluppi dell’azione, producen-
do cosi un senso di straniamento rispetto a quest’ultima'®. La potenza alie-
nante del gesto teatrale ritorna anche nelle righe su Artaud, che enfatizza
P'impiego del corpo per la sospensione di situazioni che frammentano I'e-

' Cfr. U. Fadini, Disattivare. Un'’idea di filosofia, Verona, ombre corte, 2024.

15 F. Zourabichvili, Deleuze ¢ il possibile (sul non volontarismo in politica), trad. it. a cura di
G. Piana, in «aut aut, 1996, n. 276, p. 65. Cfr. U. Fadini, A#traverso Deleuze. Percorsi, incontri e
linee di fuga, Verona, ombre corte, 2020, p. 99.

16 Ivi, pp. 92-93; U. Fadini, Disattivare, cit., pp. 33-36. Cfr. W. Benjamin, Che cos ¢ il tea-
tro epico? (seconda versione, in Saggi su Brecht, ed. it. a cura di R. Degrassi, Trieste, Asterios Abiblio,

2016, pp. 25-33.

53



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

voluzione della rappresentazione teatrale. Fadini richiama queste riflessio-
ni di ordine teatrale poiché trova al loro interno la proposta di un esercizio
di straniamento, che, dalla scena teatrale, pud pero «estendersi all’intera
esistenza» '/, nutrendo cosi I'idea di una pratica che offre 'opportunita di
una presa di distanza, di uno scostamento prospettico rispetto al corso abi-
tuale degli eventi della nostra esistenza individuale e collettiva.

Un altro maestro della sottrazione ¢ naturalmente lo scrivano di Mel-
ville ripreso attraverso la lente deleuziana, particolarmente interessante in
quanto, “sulla carta”, si presenterebbe come una figura della ripetizione,
della copia — della riproduzione inalterata degli automatismi che governano
una realta chiusa. Tuttavia, attraverso la sua «formula [...] devastatrice»'$,
Bartleby interrompe lo svolgimento meccanico dei compiti che sarebbero
usualmente previsti dal suo incarico di copista. Come osserva Deleuze, Ie-
spressione bartlebiana «/ would prefer not to» deriva la sua corrosivita, non-
ché la sua radicalita, dalla sua conclusione brusca, che elide ogni riferi-
mento a un’attivita specifica: benché, di circostanza in circostanza, si possa
riferire il “non-preferire” dello scrivano a una richiesta avanzata o a un’in-
combenza assegnatagli dall’avvocato, la sua sospensione la rende pericolo-
samente versatile, poiché puo applicarsi a qualsivoglia attivitd, a qualsiasi
cosa che possa definirsi come un oggetto di preferenza — tanto che Bartle-
by, dopo essersi astenuto dalla collazione, dalle commissioni in posta e co-
si via, arriva persino a “preferire di non” raccontare qualcosa di sé, fino a
smettere del tutto di copiare.

E proprio la contagiosita che la formula di Bartleby manifesta nello
studio legale di Wall Street a rivelare pero il diverso utilizzo che 'avvoca-
to e gli altri scrivani fanno del verbo “preferire” rispetto a Bartleby. Se per i
primi si tratta sempre di preferire gualcosa (quando Nippers accusa I'avvo-
cato di avere per Bartleby tutte le preferenze, 'avvocato gli chiede una tre-
gua dicendo: «avrei preferenza che vi ritiraste adesso»; Turkey, successiva-
mente, suggerisce che se Bartleby «avesse preferenza di bersi un quarto di
buona birra al giorno, ci6 I'aiuterebbe a rimettersi in sesto»; e ancora, Nip-
pers domanda all’avvocato se egli preferisca che una certa scrittura sia co-
piata su carta bianca o azzurra?), per il secondo il non-preferire non ¢ mai
controbilanciato da un’altra preferenza.

17 U. Fadini, Disattivare, cit., p. 35.

'8 G. Deleuze, Bartleby o la formula, in Critica e clinica, ed. it. a cura di A. Panaro, Milano,
Raffaello Cortina 1996, p. 95.

Y Thidem.

2 H. Melville, Bartleby lo scrivano, ed. it. a cura di G. Celati, Milano, Feltrinelli, pp. 26-27.

54



Sara Cocito

Fadini constata «il carattere devastante della formula, che elimina in-
sieme il preferibile e il non-preferito»?!, che traccia tra i due termini una
zona di indiscernibilita. Lo scrivano di Melville inaugura una nuova logi-
ca contrapposta alla logica della preferenza, che Fadini interpreta — trami-
te la lente multifocale di Thomas Pynchon e Ferruccio Masini — come la
struttura di organizzazione del pensiero e delle pratiche sottesa dalla so-
cietd capitalista moderna, esortandoci a scegliere all'interno di un siste-
ma di (false) alternative: cio che conta ¢ risolversi, decidere con quali atti-
vitd vogliamo occupare il nostro tempo (non ¢ certo un caso la rilevanza
che 'uniformazione, 'omogeneizzazione del tempo ha per I'economia, so-
prattutto alla luce della concezione bergsoniana di cui si parlava all’inizio,
secondo cui il tempo ¢ il principale incubatore di novita in grado di rom-
pere, di disfare un ordine prestabilito)*?, con quali caratteri vogliamo con-
trassegnare la nostra esistenza e la nostra persona®. Insomma, «Voi dovre-
te fare qualcosa, oppure qualcosa dovra esser fatto di voi»** — cosi il monito
dell’avvocato riassume a Bartleby il sistema della preferenza.

Il tempo uniforme del capitale — che scandisce i ritmi di produzione
e di riproduzione del sistema — ¢ tuttavia perforato, svuotato dall’«accidia
[...] diventata incurabile»* di Bartleby, che lo rende inutile, improduttivo,
privo di valore (in un mondo in cui il valore ¢ inteso soltanto come plusva-
lore). Ma non solo, lo scrivano ha scansato ogni circostanza che avrebbe re-
so la sua esistenza in qualche modo determinabile: egli evita di parlare di sé,
non mangia, non va da nessuna parte, non ha altra collocazione al di fuori
di quei non-luoghi come appunto lo studio dell’avvocato e la prigione, non
fa altro, infine, che contemplare il muro annerito su cui affaccia la finestra
accanto alla sua scrivania. L’osservazione deleuziana che Bartleby si ¢ reso
un uomo senza referenze® viene messa in risonanza da Fadini con la lezione
dell’amico Masini su Musil?’: nelle astensioni di Ulrich e di Bartleby viene
letto cost il rifiuto di un «concetto ipostatizzato di realtd»?, in cui le qualita
attraverso cui gli uomini possono decidere di caratterizzarsi sono presentate
come reificate, autonome, indipendenti — in altri termini, si tratta di un ri-

U. Fadini, Le mappe del possibile. Per un'estetica della salute, Firenze, Clinamen, p. 16.
2 Ivi, pp. 22-23.
3 Ivi, pp. 25-29.
H. Melville, Bartleby lo scrivano, cit., p. 41.

» U. Fadini, Le mappe del possibile, cit., p. 22.

% G. Deleuze, Bartleby o la formula, cit., p. 99.

77 Cfr. F. Masini, Aporie e progetto utopico ne “L’uomo senza qualita” di R. Musil, in Dialet-
tica dell avanguardia. ldeologia e utopia nella letteratura tedesca del *900, Bari, De Donato, 1973,
pp- 155-243.

2 U. Fadini, Le mappe del possibile, cit., p. 29.

)

)

55



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

getto di quelle possibilita preconfezionate sottese da una concezione statica
del reale che gli conferiscono una «presunta immodificabilita»?.

Sono tuttavia i passi fadiniani sulla stanchezza, sull’esaurimento a
render manifesta I'estrema potenza di queste pratiche, che hanno un esito
inatteso e paradossale.

Il rimando allo scritto di Deleuze dedicato alle opere televisive di Sa-
muel Beckett chiarisce in che modo il preferir-di-no di Bartleby abbia a che
vedere col tema della possibilita: la realizzazione del possibile ¢ sempre in
rapporto a scopi, progetti, preferenze che fungono da criterio di decisione
tra quali possibili realizzare e quali no (gia nel Bergsonismo il filosofo ricor-
dava che il possibile ¢ sottoposto alla regola della limitazione®). Deleuze
procede allora a definire la condizione dell’esausto come quello stato in cui
si ¢ «rinunciato a qualsiasi bisogno, preferenza, scopo o significato»?': di
conseguenza, 'esausto non ¢ pitl in grado di scegliere, si trova incapace di
rispettare il principio leibniziano dell’incompossibilita — secondo cui la re-
alizzazione di un possibile reprime di default la realizzazione di tutti quei
possibili che sono incompatibili con esso.

L’esausto, preferendo non avere preferenze, ha preteso di tenere assie-
me tutti i possibili, di affermarli nella loro distanza non scomponibile, di
includere tutte le disgiunzioni esaustivamente. L’esausto si ¢ esaurito, e ha
esaurito il possibile, percorrendo a velocita infinita ogni snodo, ogni bifor-
cazione del labirinto di Ts’ui Pén*: la sua spossatezza non ha nulla a che ve-
dere con la stanchezza di chi ha ancora davanti a sé tutte le possibilita, ma
semplicemente ha terminato 'energia per realizzarne qualcuna — nulla che,
in linea di principio, un po’ di riposo non possa curare. L’esausto al contra-
rio non pud riposare e «resta seduto al suo tavolo, “testa china appoggiata
alle mani”»*%. Egli ha gia udito tutto quello che ci sarebbe stato da sentire,
e il linguaggio ¢ sprofondato nel silenzio; ha gia visto tutto cio che si sareb-
be potuto vedere, e le immagini si sono dissolte. Le possibilita preesisten-
ti si sono fatte insignificanti, vuote, inutili, sono scomparse nell’oscurita, si
sono fatte impossibili — ¢ la notte dei possibili, ma ¢ una notte da insonni.

29

Ivi, p. 34. F. Masini, Aporie e progetto utopico, cit., p. 208.
3 G. Deleuze, 1l bergsonismo e altri saggi, cit., p. 87.
31 G. Deleuze, L esausto, ed. it. a cura di G. Bompiani, Roma, nottetempo, 2015, p. 19.
Cfr. G. Deleuze, Limmagine-tempo. Cinema 2, ed. it. a cura di L. Rampello, Milano,
Ubulibri, 1989, p. 148.

3 Cfr. G. Deleuze, Logica del senso, ed. it. a cura di M. De Stefanis, Milano, Feltrinel-
li, 1975, p. 106. Cfr. ].L. Borges, Finzioni, ed. it. a cura di A. Melis, Milano, Adelphi, 2003, pp.
77-89.

3 G. Deleuze, L esausto, cit., p. 22.

32

56



Sara Cocito

Eppure — ed ¢ questo il punto su cui ha molto insistito Fadini — ¢ pro-
prio in grembo a quest’impossibilita del possibile (a questa sua soppressio-
ne, a questo suo esaurimento) che si cela la possibilita dell'impossibile, la
necessitd imperativa di una nuova creazione: «E rispetto all’'idea della “fi-
ne” che va presa in considerazione la dinamica della “creativita”, in rife-
rimento a un bisogno imprescindibile, a una “necessita” che consiste ap-
punto nel rendere impossibile il possibile attraverso le attivita dell’artista,
le “sue” produzioni»®.

L’esaurimento del possibile — attraverso un esercizio continuo di in-
terruzioni, di preferirei di no, di disattivazioni — non ¢ che la penultima co-
sa che resta da fare, la tabula rasa delle alternative predisposte non ¢ che
la breccia da cui spira un’aria nuova, in cui germoglia il «soffice tappeto
d’erba prigioniera»® che spacca la piastrellatura del cortile delle zombs di
Bartleby: esso ¢ I'atto teorico-pratico che instaura finalmente una «diffe-
renza tra il possibile che si realizza e il possibile che si crea»?’.

Per rimettere il possibile al suo posto — compiendo il mandato bergso-
niano — Fadini ha mostrato che non basta smantellare I'idea che il possibile
coincida con un insieme di opzioni predefinito (che costituirebbe la forma
di un reale gia dato in stato di latenza), ma bisogna esaurire questo stesso
insieme, vivere sulla propria pelle l'asfissia di questo esaurimento, per riu-
scire infine a riscoprire e ad attingere — un attimo prima del soffocamento
— quello strato clandestino di virtualita, di possibile puro che insiste nel re-
ale e che contiene le forze eterogenetiche di cui si pud alimentare una ge-
nuina creazione di novita. Soltanto cosi diventa accessibile un altro senso
del possibile, che si sostanzia in una «creazione del possibile stesso», «un’a-
pertura di possibilita»®. Soltanto cosi il tempo riacquista la sua autentica
potenza — e noi possiamo riacquisirne un’esperienza «come fattore di pos-
sibilitd concrete di emancipazione/liberazione»®: soltanto nel viaggio al
termine della notte puo sorgere la possibilita di una nuova aurora.

% U. Fadini, Astraverso Deleuze, cit., p. 94

3% H. Melville, Bartleby lo scrivano, cit., p. 46.

37 U. Fadini, Astraverso Deleuze, cit., p. 99.

3 Ivi, p. 98. Cfr. F. Zourabichvili, Deleuze e il possibile, cit., p. 61.
% U. Fadini, Astraverso Deleuze, cit., p. 26.

57



GIANLUCA DE FAZzIO

In continuo sbandamento.
L avventura del pensiero e il senso dellinatteso

La morale in senso corrente non era altro per Ulrich
che la forma senile di un sistema di forze, che non si
pud scambiare per morale, senza perdita di forza etica.

R. Musil, L uomo senza qualita.

We are all born mad.
Some remain so

S. Beckett, Waiting for Godos.

Allo sbando

Tanti sono i motivi che attraversano il vasto e ampio repertorio teo-
retico e pratico del pensiero di Ubaldo Fadini. Un percorso di ricerca che
spesso si intreccia anche con la carnalita e la materialita di una immagine
della vita e del vivente e che si configura sotto molteplici aspetti, tragitti e
partizioni che non sono univocamente definibili. Antropologia filosofica,
pensiero (post)strutturale, letteratura, filosofia della tecnica e del vivente:
le etichette potrebbero moltiplicarsi a dismisura. La sua lunga carriera di
ricerca ha intrecciato in maniere eccentriche, ma mai scontate, i percorsi e
i fili di tante tradizioni, contemporanee e non, del pensiero filosofico e una
ricostruzione dei mille intrecci e delle varie integrazioni sarebbe pressoché
improba. E tuttavia, vorremmo qui brevemente richiamare alcuni temi e
alcune prospettive del lavoro di Fadini che sono stati per noi particolar-
mente rilevanti nella costituzione del nostro percorso di ricerca.

59



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Se si volesse iniziare il cammino, ma si inizia sempre nel mentre di
un qualcosa che ci precede, si potrebbe farlo richiamando una delle figure
chiave della formazione filosofica di Fadini, Ferruccio Masini. Ecco allo-
ra che si potrebbe descrivere questo “cammino” come un attraversamento
delle stanze del labirinto, che ¢ poi il titolo di una raccolta di scritti masi-
niani curata da Fadini negli anni Novanta'. Ci riferiamo in particolare al-
la traccia abbozzata da Masini sul tema dell’uzopia in rapporto alla Storia®.
L’utopia, questo “non-luogo”, non ¢ un semplice “sol dell’avvenire” da at-
tendere in una escatologia teleologica della storia, una fine posta in ultimo,
una ultima istanza che, dall’esterno, conferisca senso alle nostre esisten-
ze. L'utopia, piuttosto, ¢ quella capacita “antropologica” di interrompere
il flusso del continuum di una esistenza presupposta “uniforme”, gia defi-
nita, pre-ordinata sin dal suo sorgere. Scrive Masini, infatti, che chi «vive
nel flusso uniforme del tempo storico vede la sua esistenza storica come un
continuum. Essa gli si presenta come un assoluto, perché immersa nella im-
manenza assoluta del processo storico»’.

Tratto “occidentale” per eccellenza, la storicita dell’esistenza viene vi-
sta e vissuta, da chi vi & immerso, come una locomotiva in corsa verso un
radioso futuro: non c’¢ tempo, in questa Storia, per nient’altro che non
sia il flusso continuo di questo sviluppo, di questa “innovazione costan-
te”, di questa solida, immobile, immutabile continua ricerca del nuovo.
Non c’¢ piu divario tra i soggetti che “abitano” questo tempo e 'orizzonte
teleologico e pre-dato dell’innovazione infinita. La rapidita, 'accelerazio-
ne del tempo non ammette “porositd”, non ammette “rotture”, non am-
mette “interruzioni”: se si disattiva, esso muore. “O progresso, o morte!®,
questo l'urlo di battaglia di chi si ostina ad affermare I'inesorabile conti-
nuitd ontologica del progresso. Ma ¢ qui che emerge, secondo Masini, la
potenza dell’u-topia. Interrompere il processo: ecco il senso di quella
privativa. Sottrarre un /uogo all’ imperium del continuum, auspicare il «dis-
solversi 0, quanto meno, il rarefarsi della coscienza storica in una coscien-
za antropologica»*, cio¢ inserire il discontinuo, I'intempestivita, 'inatteso
in quello che sembra apparire un percorso continuo, senza alcuna soluzio-
ne, verso un radioso futuro cosmopolitico che trasformi 'intero orizzon-
te dell’esistenza umana in ci6 che un certo tipo di sapere — propriamente
la teleologia, intesa come “scienza del fine ultimo” — pretende di pre-deter-

' F. Masini, Le stanze del labirinto. Saggi teorici e altri scritti, a cura di U. Fadini, Firenze,
Ponte alle Grazie, 1990.

> F. Masini, Uropia e storia, in ivi, pp. 183-193.

3 Ivi, p. 183.

4 Ivi, pp. 183-184.

60



Gianluca De Fazio

minare in anticipo. Ecco allora che 'antropologia si oppone alla storia non
nel senso semplice di una fine della storia di kojéviana memoria — una na-
turalizzazione dei nostri rapporti sociali — bensi in una capacita del viven-
te, che ¢ immerso in questa continuitd, di interrompere il flusso, la capa-
cita, cioe, di sottrarsi al “destino” e di “tirare” il freno di emergenza’, cosi
che «il rarefarsi della coscienza storica in una coscienza antropologica» ac-
compagni non «soltanto il progressivo declino di ogni filosofia della storia
e di ogni storicismo [...] ma altresi il dischiudersi di nuovi orizzonti, [...]
quello, infine, dell’esistenza “utopica”»°.

Per descrivere questa “capacitad” di interrompere il flusso storico senza
“ossificarlo” — ci sia concesso I'ironico lessico hegeliano —, Masini richiama
una bellissima formula di Robert Musil « Wir irren vorwdrts» («Noi erria-
mo in avanti»). Si tratta di una questione molto delicata che merita senz’al-
tro un attimo di attenzione: rifiutare la teleologia storica non significa la
quieta accettazione di un presente senza spessore, senza “margini di gio-
co”, semplicemente definito del suo esser (necessariamente) cosi. Rifiutare
la teleologia storica ¢ il contrario del credere che non vi siano alternative a
questo mondo, a questa organizzazione sociale, a questa “economia delle
passioni”, a questa sensibilitd presenti qui e ora. Tuttaltro. Significa rico-
noscere — ancora con Musil — «’assurdita di questo “progresso”. “Il cam-
mino della storia” cosi scrive [Musil] “non ¢ quello di una palla da biliardo
che una volta partita segue una certa traiettoria, ma assomiglia al cammi-
no di una nuvola, a quello di chi va bighellonando per la strada [...] L’an-
damento della storia ¢ in continuo sbandamento”»’.

E a questo punto che Masini ricorre all’espressione Wir irren vorwiirts,
essa «sta ad indicare appunto questo continuo sbandamento, o meglio,
questo procedere dell’'umanita verso un avvenire nel quale non ¢ posta al-
cuna meta o alcun compito [...]. E dunque un andare avanti che in re-
altd non progredisce, un conferire agli errori la falsa solennita di una me-
ta raggiunta e quindi situare 'errore nella meta: fare dell’errore e quindi
dell’errore stesso una meta»®. Masini sta qui rilevando la centralita filosofi-
ca di quella “facoltd” umana di errare, nel duplice senso del “muoversi sen-
za una meta predefinita” e dello “sbagliare”. In entrambi i casi, si tratta di

> In questo saggio non potremo restituire, per via del taglio che si ¢ deciso di dare, il grande
impatto che nella formazione di Fadini ha avuto il lavoro di Walter Benjamin. L’espressione di freno
di emergenza & ovviamente uno dei fuleri della filosofia della storia di Benjamin. Rimandiamo qui a
M. Lowy, La rivoluzione é il freno di emergenza. Saggi su Walter Benjamin, Verona, ombre corte, 2020.

¢ F. Masini, Uropia e storia, cit. p. 184.

7 Ivi, pp. 184-185.

¢ Ivi, p. 185.

01



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

evidenziare la capacitd “umana” di distaccarsi dai fini pre-costituti, la ca-
pacita di “interrompere” la sussunzione coatta a determinati @ priori e an-
che di compiere azioni che, dentro e contro quegli stessi @ priori, risultino
a prima vista “errati”. In entrambi i casi si aprono margini di non-luoghi, di
utopie possibili, di “non-essere” che non conducono alla distruzione asso-
luta, ma piuttosto alla possibilita di disattivazione e di disinnesco di “abi-
tudini” consolidate, “naturalizzate”, ovvie.

Ecco allora qualificarsi la “natura” profondamente filosofica di questo
continuo sbandamento della soggettivita: non la determinazione di un ab-
bandono nichilistico, che si limiterebbe solo a un “ribelle rifiuto” delle se-
mantiche dominanti, ma piuttosto una nuova sensibilita fondata non piu
sulla causalita finalistica della teleologia del progresso, bensi su un princi-
pio di ragione insufficiente, una “causa” che non ha la forza destinale del 7e-
los storicista ma che tuttavia allo stesso tempo non rinuncia alla creazione
di spazi vivibili, di finalita senza scopo che, nonostante tutto, non si ab-
bandonano alla pacifica accettazione del presente stato di cose. Tutt’altro,
anzi: «Alla causa insufficiente si combina [...] quel “senso della possibili-
ta” che orienta in maniera eccentrica la posizione antropologica in rappor-
to al corso della storia»®.

L avventura del pensiero

Una nuova sensibilita, attenta all’errore, allo spostarsi, all'imprevi-
sto. Attenta a quella porosita del presente che non ¢ affatto un flash senza
spessore, sempre in bilico tra il passato e 'avvenire, ma che ritrova tutta la
sua “profonditd” (la profondita della sua stessa superficie'), la sua “auto-
nomia” dentro e contro, ancora una volta, il passare del tempo. Il presen-
te come unico e proprio tempo storico non storicistico, Iuogo e ambiente
in cui 'umano riesce a creare spazi di soddisfazione per una vita “non in-
degna” di quel che accade. Perché ¢ pur sempre dell’accadere di quel che
accade che si tratta ed ¢ questa centralitd dell’eventualitd, pitt che dell’eve-
nemenzialita, a dare la cifra di questa filosofia dell avventura'. Lerrare, tul-

? Ivi, p. 186.

10 E doveroso qui richiamare la deleuziana Nota dell'autore all’edizione italiana annessa a
Logica del senso. Testo, questo, richiamato da Fadini piti volte, nei suoi libri e nelle sue conferenze,
dove il filosofo francese riconosce il proprio percorso di ricerca, specie quello con 'amico F. Guat-
tari, come il tentativo di istituire una filosofia che «non ha pit altezza o profondita, né superficie»,
G. Deleuze, Logica del senso, trad. it. di M. de Stefanis, Milano, Feltrinelli, 1973, p. 294.

""" F. Masini, Filosofia dell avventura, Torino, Ananke, 2006.

62



Gianluca De Fazio

cro teoretico di una filosofia pratica, si configura come nodo cruciale per
tematizzare la prassi: non piu la libera volonta che agisce conformemente
agli scopi che essa stessa si da, bensi la possibilita di agire sotto la pressio-
ne delle situazioni, una avventura del pensiero pratico all’interno dei suoi
stessi limiti, limiti che non son qualcosa che semplicemente impedisce I'a-
zione (e quindi da “superare e conservare”), quanto piuttosto I'opportu-
nita di trasformare cid che del presente ci risulta inaccettabile'?. Ma, ap-
punto per questo, non si tratta del solipsismo dell’Io assoluto che riduce il
non-lo a mera accidentalita, semplice eteronomia del negativo. Piuttosto,
si tratta di pensare la possibilita dell’agire nel contesto di quel che accade,
appunto, “sotto la pressione delle situazioni”.

Sono ancora le parole di Masini a illuminarci il cammino. La sua idea
di avventura descrive esattamente questa situazione, poiché I'avventura «si
profila solo in quanto ¢ essa a venirti incontro. [...] Siamo nell’avventura
nella misura in cui essa av-viene (ad-veniz). [...] L'avventura ¢, indipenden-
temente dalla ricerca, quella “cosa” che ti viene incontro e in cui tu giz sei
e che non puoi assolutamente progettare»*. L’avventura non ha padroni,
essa ¢ espressione piuttosto «della possibilita del non-possibile [...], “lascia
emergere” una possibilita non annullandosi come “impossibile”, ma conti-
nuando a restare lo sfondo di essa. [...]. Il fatto che il non-possibile “resti”
impossibile non esclude il suo apparire [...] come possibile, al limite del
suo impossibile, possibilizzarsi. Il non-possibile [...] pud sfuggire a se stes-
s0, in quella impossibilita-limite coincidente con una possibilita-limite» '“.

Errare dunque, spostarsi sempre, anche sul posto, ma non per un fine
“estraneo”, né per pura volonta-di-potenza, ma perché qualcosa accade e
in questo qualcosa ci si gioca 'ambito del nostro possibile (al pit, ¢ volon-
ta-di-possibile). Principio etico che non sussume, ma orienta il nostro pen-
siero nel mezzo delle cose che accadono e che ci ricorda di continuo che,
in questa avventura, certamente il pensiero non puo afferrare, come in una
intuizione intellettuale, il tutto tutto in una volta, e tuttavia che il pensie-
ro non ¢ estraneo a quel che gli accade. Ma cid non significa affatto una
impotenza del pensiero — non si tratta di farla finita con la filosofia". Anzi!
Piuttosto ¢ proprio in questo “margine di gioco” — il profilarsi della pos-
sibilita del non-possibile — che si manifesta la porosita di quello che altri-
menti ¢ ritenuto essere un continuum senza interruzione alcuna. La filoso-

12 Quella che, con Thomas Bernhard, possiamo chiamare [arte di esistere contro i fatti.

B Ivi, p. 16.
" Ivi, pp. 20-21.
5 Cfr. U. Fadini (a cura di), Per non farla finita con la filosofia, Firenze, Clinamen, 2021.

63



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

fia si gioca tutta in questa possibilita del non-possibile, in questa avventura
pensante del vivente che si determina nelle pieghe di quanto si manifesta
“apparentemente” impossibile e che proprio nel suo manifestare la propria
impossibilita, di fatto, attesta la complementare individuazione di quanto
“resta” di possibile nelle maglie di questo limite illimitato. Una fenomeno-
logia della porosita e non la manifestazione di una “entitd” puramente “po-
sitiva”, data, dispiegata, immutabile: una fenomenologia della porosita che
si gioca in questa continua tensione dialettica tra il vivente — con le sue de-
bolezze, le sue fragilita, le sue bassezze e le sue virtti — e il “mondo positivo”
dell’accadere: «l vero e proprio compito del vivente — scrive Fadini — [...]
¢ quello di stregare il positivo, di farlo filare, di metterlo in fuga, meglio: di
farlo fuggire da tutte le parti, rendendolo infine parziale, al di 12 delle sue
presunzioni di tenuta, di auto/nomia»'°.

Eccoci allora ad un punto fondamentale: la filosofia si configura non
pitt come la perenne investigazione delle cause ultime, né la semplice deter-
minazione delle condizioni « priori di ogni pensiero possibile, né, infine,
come la meditazione contemplativa dell’Essere, ma, invece, come l'insie-
me delle strategie che 'umano, in quanto vivente, mette in atto nel mezzo
dell'accadere di quel che accade, cio¢ dell’avventura, di quanto avviene in-
dipendentemente dal nostro volere. La filosofia ¢ dunque una delle tecni-
che del vivente per far filare le cose per il verso giusto, quel tanto che ¢ pos-
sibile all’interno dei contesti nei quali ci si trova ad agire e vivere, e, cosi,
preparare contestualmente la possibilita della fuga, della linea di fuga. Non
una fuga in avanti verso il radioso futuro dis-topico dell'impossibilita del
possibile, ma verso I'utopia del possibilizzarsi di quello che appare, in pri-
ma battuta, impossibile.

Torniamo cosi alle parole di Masini. Pud essere qui il caso di richiama-
re le parole con le quali egli ci ricorda che «il concetto di fuga ¢ monco: chi
fugge ¢ un tale che tronca agli altri il filo del discorso. [...] Ma allora chi fug-
ge ¢ uno che non ascolta mai, un impaziente, qualcuno che ¢ divorato da un
demone. Non si puod dire neppure che fugga da se stesso [...] perché chi ¢
mai questo “se stesso”, se lui ¢ soltanto nella fuga. [...] Che cosa attrae verso
la fuga? [...] Non sono domande da fare a uno che ha appena buttato due
stracci alla rinfusa nella sua valigia: non ha tempo per rispondere e neppu-
re per pensarci. E uno che non respira la nostra aria, ma un vento selvaggio:
un posseduto a cui non si puo chiedere da che cosa sia posseduto. Un uomo
posseduto dal silenzio, dal silenzio delle lontananze. Perché chi fugge non

' U. Fadini, “Le crepe del sistema”. Saggio sulla dialettica del positivo e del vivente, in M. Tofri-
da (a cura di), Ecologia, decrescita, dispositivo, Modena, Mucchi, 2018, p. 95

64



Gianluca De Fazio

dice una sola parola, non fa neppure un gesto. Sa che basterebbe una paro-
la, un gesto ad annientarlo. E proprio cosi: chi fugge & un innamorato» .

La fuga, tracciare una linea di fuga, ¢ la pit grande avventura del pen-
siero: non un semplice scappare davanti alle cose, ma tentare di farle filare
in maniera differente. In questa avventura del pensiero si gioca, del resto, lo
statuto stesso di cio che ¢ filosofia. Perché se chi fugge ¢ un innamorato, e
se il filosofo anela alla linee di fuga, ecco allora che la filosofia diventa non
il quieto amore per il sapere, ma la capacita di amare aztraverso il sapere, la
capacita di unirsi a qualcos’altro con la sohpia. Tema antico, certo, e non ¢
qui il luogo dove approfondire: quello che qui ci interessa rilevare veloce-
mente ¢ che la fuga ¢ una idea della filosofia, la possibilita stessa di quell’'im-
possibilita assoluta che ¢ il filosofare. Tutt’altro allora che abbandono del
mondo: rilancio della sua possibilita di essere altrimenti, della sua possibili-
ta di avere un senso nuovo, inatteso forse, chissa, anche insperato (principio
speranza, principio impossibile nel suo continuo possibilizzarsi).

L'inatteso

La filosofia, si dice, ¢ buona filosofia qualora non si limiti ad assecon-
dare il buon senso, quando riesce in qualche modo a rimettere in discussio-
ne le nostre abitudini consolidate, quando cio¢ ci permette di disattivare la
naturale ovvieta del nostro vivere quotidiano. Quando essa riesce a rimet-
tere in discussione i valori consolidati, per dirla con Nietzsche, o la natu-
ralizzazione della nostra vita etica, essa allora mostra la sua radicalita criti-
ca, diventa pensiero critico-radicale che lotta contro la pretesa natura retta
del buon senso.

«La gente per bene — scrivono Deleuze e Guattari — dice che non bi-
sogna fuggire, che non sta bene, che ¢ inefficace, e che bisogna lavora-
re in vista di riforme. Ma il rivoluzionario sa che la fuga ¢ rivoluziona-
ria [...] a condizione di strappare la tovaglia o di far fuggire un lembo del
sistema. [...]: “E possibile che fugga, ma nel corso della mia fuga cerco
un’arma’™»'8. Ecco allora che la nozione di fuga puod diventare un ottimo
strumento teorico, (un’arma?) da utilizzare in una prospettiva “etica”, stru-
mento che non miri soltanto alla semplice normativita delle condotte indi-
viduali, ma che colga la centralita del “tempo delle istituzioni”, cio¢ un’e-

7 F. Masini, Erramenti, in 1d., Le stanze del labirinto, cit., p. 65.
'® G. Deleuze, F. Guattari, L anti-Edipo. Capitalismo e schizofrenia, trad. it. di A. Fontana,
Torino, Einaudi, 2002, p. 315.

65



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

tica filosofica che abbia come fulcro teorico principale non I'individuo,
ma l'organizzazione sociale delle nostre individualita, la connessione trans-
soggettiva mediante la quale riusciamo a dare senso insieme: «Si puo essere
soli a pensare, ma se si pensa effettivamente si ¢ di fatto parte di una “asso-
ciazione a delinquere”, di una “banda” o di una impresa di produzione» .

Ecco allora che la filosofia morale diventa un pensiero che pone al cen-
tro non la virt etica del buon cittadino, ma le pratiche degli affetti dell’ani-
male umano. Si tratta, per riprendere una espressione datata, di ripensare
le passioni dell’anima non pit come qualcosa da “dominare”, da “control-
lare” — il cui contraltare anche in questo caso sarebbe I'irrazionale vitali-
smo che si abbandona alle tempeste degli affetti — ma come parte costituti-
va della nostra vita, del nostro essere in vita e dunque della nostra “eticita”.
Eticita qui fa davvero rima con sensibilita, una logica delle sensazioni — il di-
venire-corpo della nostra vita etica®® — che rimanda alla capacita di far filare
gli eventi. Non nel senso, ¢ utile ripetersi, che tramite un atto di volonta —
una scelta etica — si possa prendere in mano il proprio destino, ma piutto-
sto come la capacita (parziale) dell’'umano di «trasformare gli oneri che lo
appesantiscono e lo mettono a rischio in possibilita effettive di prolunga-
mento dell’esistere, superando in un certo qual modo quella che ¢ comun-
que la pressione della situazione, del qui e ora»*'.

La linea di fuga non come ritiro contemplativo dal mondo, ma piut-
tosto come atto di creazione dell occasione. E qui al lavoro il tema della ma-
turitd deleuziana, quello appunto dell’atto di creazione e del suo occorrere:
non certo I'occasionalitd dell’opportunismo utilitarista, ma la capacita di
disattivare la pressione della situazione presente, di aprire un altrove. Cosi
come, seguendo Masini, chi fugge ¢ un innamorato, per Deleuze chi «crea
non ¢ uno che lavora per il suo piacere. Uno che crea fa solo cio di cui ha
assolutamente bisogno»*:. L’occasione della fuga ¢ dunque la possibilita di
creare un mondo altrimenti, una vita altrimenti, un tempo altrimenti e,
infine, delle istituzioni altrimenti. Un pensiero della fuga non si limita a in-
seguire I'irraggiungibile destino ideale — creando cosi un “mortifero” con-
formismo alla tristezza di un adeguamento irraggiungibile — ma ¢ semmai
la — stupida, irrazionale, di parte, incosciente, mostruosa — consapevolez-
za che, come scrive Masini, il «reale diventa [...] l'occasione del possibile.

' U. Fadini, I/ tempo delle isituzioni. Percorsi della contemporaneita: politica e pratiche sociali,
Verona, ombre corte, 2016, p. 143.

20 U. Fadini, Divenire corpo. Soggetti, ecologie, micropolitiche, Verona, ombre corte, 2015.

' U. Fadini, I/ senso inatteso. Pensiero e pratiche degli affetti, Verona, ombre corte, 2018, p. 46.

22 G. Deleuze, Che cos’¢ l'atto di creazione?, trad. it. di A. Moscati, Napoli, Cronopio, 2017,
p. 14.

66



Gianluca De Fazio

L’occasione non ¢ qualcosa di chimerico, fuori dalla realta, ¢ la realta stes-
sa, sconnessa, discontinua nella sua struttura, a presentarsi con queste la-
cune, con questi vuoti che sono appunto le occasioni. E da queste occasio-
ni che si diparte la possibilita» .

Possibilita di cosa? Possibilita di immaginare un altro mondo possi-
bile, di non arrendersi alle miserie del tempo presente, immaginando un
futuro al nostro passato che sia, per 'appunto, occasione di possibilita.
Torniamo cosi al «valore dell’errare, dell’erranza, il “problema della liber-
ta” proprio di un essere vivente che ¢ costitutivamente straniero in tutti
suoi ambiti di collocazione»?. Estraneita costitutiva del vivente a se stesso:
la mostrusosita dell’esistenza che emerge nei meandri di quanto pretende
di avere, invece, I'apparenza del continuo. Una mostruosita che ci convoca
in quanto soggetti parziali, sempre esposti alla possibilita di divenire-altro,
e quindi alla possibilita di accogliere questa parzialita mostruosa che ci co-
stituisce. Fadini, nel suo ultimo libro e sulla scorta di Elias Canetti, la chia-
ma fenomenologia del sopravvissuto®, fenomenologia cio¢ non dello Spirito
trionfante, ma di un vivente che continua nelle sue metamorfosi, che non
¢ altro dal suo essere metamorfico, dal suo essere multi-corpo® in uno, tut-
to in una volta una volta per tutte.

Il vivente come qualcosa di costitutivamente errante e parziale, mo-
struoso nel suo avvenire, che abita le avversita nelle quali si trova, come
detto, ad agire sotto la pressione della situazione. Vi ¢ un conatus esisten-
ziale del vivente alla base di questa filosofia dell’ avventura e fenomenologia
del sopravvissuto. Ecco che I'errare non si configura come l'attributo di una
sostanza, ma diviene il vinculum substantiale che costituisce 'unita ontolo-
gica del vivente, unita che non si da al di fuori delle sue attivita e parzialita.
Non c’¢ cosi un “senso” del vivente che ne stia fuori e un soggetto conosci-
tivo, il filosofo morale, che ne dovrebbe in ultimo sancire la conformita al-
la sua pretesa verita. La verita etica del vivente, il suo “senso”, sta invece in
questa profonda capacitd di dis-ambientarsi continuamente®®, di non ap-
partenersi mai, di non essere mai il semplice Se Stesso conforme a un im-
perativo categorico. Il senso del vivente ¢ 'attualizzarsi del suo possibile, il
possibilizzarsi dell'impossibile e la facolta — mostruosa — di disattivarlo: un

» F. Masini, Uropia e storia, cit., p. 187.

# Questi temi sono al centro di U. Fadini, Soggetto e fantasia. Per un’antropologia macchini-
ca, Firenze, Clinamen, 2020.

» U. Fadini, 1/ senso inazteso, cit., p. 80.

6 U. Fadini, Disattivare. Un’idea di filosofia, Verona, ombre corte, 2024, p. 69.

77 U. Fadini, Divenire corpo, cit., pp. 15-61.
U. Fadini, I/ senso inatteso, cit., pp. 58-82.

28

67



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

senso ininsegnabile, ma tuttavia sperimentabile®’. Solo cosi diventa com-
prensibile la possibilita e I'occasionalita del Senso: qualcosa che non esi-
ste al di fuori dei suoi luoghi di espressione. Un Senso che ogni volta, per
quanto alcune nostre bassezze ci convincano del contrario per la “natura-
le” paura di cid che ¢ mostruoso, non ¢ mai lo stesso, ma sempre da fare,
da disfare e rifare nuovamente, per far filare le cose in un altro senso, in un
altro modo, un modo nuovo, diverso, non per forza “innovativo e progres-
sista”, ma senz’altro inatteso.

Una logica del senso inatteso, dunque, che si spera (Bloch®) renderci
un po’ meno indegni di quel che ci accade®" E forse questo I'insegnamento
(ininsegnabile) che il lavoro di Ubaldo Fadini ci ha consegnato, tra i tantis-
simi altri motivi altrettanto profondi della sua ricerca, a noi come studio-
si, ma ancora di pilt come viventi che si trovano costitutivamente esposti a
esistere, a vivere e a pensare in continuo sbandamento.

¥ Ivi, pp.117-129.

30 U. Fadini, Deleuze/Guattari attraverso Bloch, in 1d., Attraverso Deleuze. Percorsi, incontri e
linee di fuga, Verona, ombre corte, 2020, pp. 15-29.

31 Occorre qui richiamare il fondamento della morale deleuziana: «O la morale non ha alcun
senso o & appunto questo che essa vuol dire, non ha nient’altro da dire: non essere indegni di cio
che ci accade», G. Deleuze, Logica del senso, cit., p. 133.

68



FRANCESCO DEMITRY

Pale)ssaggi nomadi

Rafforzare i potenziali di fuga ¢ un invito che
raccolgo volentieri in riferimento all'importanza
di ritrovarsi comunque “fuori”, “disambientati”,

rispetto ai contesti abituali di collocazione.

U. Fadini, // senso inatteso

L’ultimo dialogo con I'amico insonne termina con un sorriso. Un sor-
riso che ¢ sia linea di fuga che arma. Niente di meno»' pensa, senza dirlo,
Fadini. Un pensiero «singolare portatore: di me no»*. Fadini sorride trat-
tenuto in risposta all’amico insonne, che gli cita autobiografia industriale di
Claudio Lolli: «il pitt cretino ero io»?.

Questo passaggio ¢ carico di una tensione emotiva sottile ma molto
forte, attraversata da una sorta di gioco sotteso tra Ubaldo e 'amico, in cui
le parole non dette, i pensieri taciuti e i gesti non espressi, assumono tan-
to peso quanto tutto cid che effettivamente si mostra. Riprendendo De-
leuze, Ubaldo direbbe che, proprio qui, si rendono visibili tutte quelle for-
ze non visibili.

Fadini porta sempre con sé questa sorta di movimento ambiguo.
Un’ambiguita che accoglie piu I'inatteso che lincerto, la moltepliciti e la
differenza che il doppio. Un modo che sembra voler evitare di affrontare
apertamente qualcosa, ma che in realtd tenta, come un’arma, di innescare
una sorta di apertura processuale, il tutto attraverso una non troppo velata
sfumatura di autoironia e consapevolezza di sé, inadeguatezza e disorienta-

' U. Fadini, Dialoghi con l'amico insonne. La perdita del peggio, Forli. Clinamen, 2023, p. 136.
2 Tbidem.
3 C. Lolli, Autobiografia industriale, in Disoccupate le strade dai sogni, Ultima Spiaggia, 1977.

69



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

mento (disambientamento... nel senso di Alice). Si intravede 'invito a en-
trare in modalita diverse di relazione, che non si risolvono in parole o spie-
gazioni ma in processi aperti, sempre in divenire, dove le parole sono solo
una parte di forze pitt vaste, che scorrono tra le pieghe di pensieri, espres-
sioni non dette, possibilita in sospeso. Il paradosso disinnesca, in ogni ca-
so, il peso di questa consapevolezza. Si procede per slittamenti, aperture e
movimenti laterali.

Ad essere cosi esplorato ¢ un territorio complesso e affascinante, at-
traversato da un movimento che, nella sua consapevolezza piu profonda,
quella in grado di riconoscere i propri automatismi corporei e mentali, per
quanto sempre parziale, permette di percepire — Fadini riprende Gian-
ni Celati* — tutto cid che consideriamo come nostro — i gesti, i pensie-
1i, le azioni — come qualcosa di non completamente individuale, qualcosa
che condividiamo con gli altri, qualcosa di collettivo. Non si puo, seguen-
do questa traccia, pensare alla singolarita in relazione all'isolamento, ma
all’incontro.

Il riferimento ad Alice, proiettata in un mondo di puro accadere e in-
contri imprevedibili, funge da metafora potente per questo singolare (plu-
rale/molteplice) cammino, che non si riduce a un viaggio interiore. Come
Alice, ci troviamo immersi in uno spazio in cui la logica del quotidiano si
dissolve; disorientati, siamo costretti a confrontarci con nuove possibilita
di essere e di agire, ad inventarci nuovi modi di agire il quotidiano. Questa
condizione non ¢ priva di valore: anzi, ¢ proprio nella capacita di abbrac-
ciare I'imprevisto, di fare attenzione agli scarti di intensita e alle trasforma-
zioni del sentire, che si apre un potenziale creativo e politico.

La coscienza vigile ¢ cosi messa in relazione con la necessita del ricono-
scimento del valore delle alterazioni: non una veglia rigida e autocontrolla-
ta, ma un’attenzione flessibile, capace di riconoscere le mutazioni del reale,
dove I'individuo si scopre sempre in relazione. E proprio attraverso questa
capacita di percepire/cogliere gli scarti, di notare le piccole deviazioni e gli
incontri contingenti, che si pud cominciare a immaginare un modo di fa-
re politica capace di accogliere la possibilita di nuove forme di vita condi-
visa e creare, in questo modo, nuove “comunanze”’.

Le cose non sono perd cosi semplici. Svariati sono i movimenti che,
negli scritti di Fadini, innervano questi territori e queste pratiche. Tra tut-
ti, intendo riprenderne/svilupparne due: Uessere straniero e la stupidita.

* U. Fadini, 1/ senso inatteso. Pensiero e pratiche degli affetti, Verona, ombre corte, 2018, p. 65.
> Ivi, p. 66.

70



Francesco Demitry

L’essere straniero ¢ come una condizione essenziale per il riconosci-
mento e la comprensione di sé e dell’altro. Condizione che si fa attraverso
un ritmo di fraternita e prossimita che emerge dalla condivisione di un’e-
sperienza comune di spaesamento, non limitandosi alla condizione este-
riore di chi si trova in un luogo nuovo o in un contesto estraneo, ma ab-
bracciando anche la distanza che ciascuno sperimenta rispetto a sé stesso.
Riconoscere lo straniero in sé signiﬁca, in un certo senso, accettare la no-
stra complessita, le parti di noi che ci sfuggono, che sono in continuo dive-
nire. Questa presa di coscienza ci permette di vedere I'altro non pitt come
un’entitd distante e diversa, ma come qualcuno che condivide una simile
condizione di estraneita a sé stesso. L’essere straniero ci rende consapevo-
li di una vulnerabilitd comune. Spesso associata al disagio, alla rottura di
un ordine conosciuto, la condizione dell’essere straniero, proprio in que-
sto spaesamento, mostra la possibilita di aprirsi per accogliere I'altro, tra-
sformando la paura dell’ignoto in un processo di apertura. Riconoscere cio
che in noi stessi rimane sconosciuto diventa cosi un atto di conoscenza re-
ciproca. Come scritto nel bel passaggio di Prete riportato da Fadini, la na-
scita del #u, il vero incontro con l'altro, parte da questo terreno condiviso
di estraneita, in cui ogni individuo si riconosce prima di tutto straniero a
sé, e solo cosi puo aprirsi all’altro.

Ma Jabés va pi oltre nella sua animata raffigurazione dello straniero.
L’essere straniero unisce lo spaesamento del sé con il riconoscimento dell’al-
tro: per questo il suo ritmo ¢ la fraternita. Una scuola di fraternita ¢ I'essere
straniero. Si tratta di riconoscere lo straniero che ciascuno ¢ a se stesso, lo
straniero che & in ciascuno di noi. [...] L’essere straniero & ritmo della cono-
scenza di sé. Riconoscere lo straniero che ¢ in sé vuol dire allargare questo
ritmo fino a comprendere I'altro come straniero a sé, e dunque come simile
a me. In questa prossimita la meraviglia che accompagna di passi dello stra-
niero pud diventare soglia dell’accoglimento. Il disagio del suo volto puo
posarsi sull’ansia della mia attenzione. La nascita del tu, dunque, muove da
quell’orizzonte comune dove ciascuno si riconosce straniero a sé.®

Questo passaggio risuona con Nessun uomo é un uomo qualunqgue’, un
brano di Claudio Lolli che affronta una tematica profondamente umana,
che, nelle sue strofe, sembra incarnare questioni che hanno a che fare pro-
prio con l'essere straniero, I'alterita, e 'importanza di riconoscere I'unicita

¢ A. Prete, La poesia: pensare contro l'oblio, in E. Jabes, Poesia per i giorni di pioggia e di sole
altri scritti, ed. it. a cura di C. Agostini, Lecce, Manni, 2002, pp. 95-96.
7 C. Lolli, Nessun womo é un uomo qualunque, in Dalla parte del torto, Storia di note, 2000.

71



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

di ciascun individuo e la sua storia personale senza mai ridurla a una sor-
ta di massa anonima o a una categoria indistinta. Il riconoscimento dello
straniero diventa un atto di sia di consapevolezza che di resistenza contro la
massificazione, 'omologazione e I'anonimato che la societa capitalista cer-
ca di imporre. Nella canzone, il richiamo alla valigia, che «puo essere pie-
na» (di esperienze, come un regalo, una rosa, un dolore, un paesaggio, una
giacca voltata due volte / liberta e poverta in una sera»), riflette proprio I'i-
dea che ogni essere umano porta con sé una storia, che non puo essere ri-
dotta a sterili categorie come immigrato, detenuto, o, ancora, fallito, e che
va riconosciuta nella sua complessita e profondita.

E vero: siamo tutti differenti ma & quel “tutto” che ci interessa. In ogni
vita ¢’¢ qualcosa di diverso: un certo incontro, una particolare emozione,
una tipologia singolare di ascolto, di attesa. Ma c’¢: per tutti (o ci dovrebbe
essere: questa era la nostra convinzione di ragazzini irregolari®.

Allo stesso modo, Lolli ci mette in guardia contro la facilita con cui ci
commuoviamo per le storie altrui, senza realmente cambiare la nostra pro-
spettiva nei confronti degli altri. E facile ascoltare una canzone come que-
sta, identificandoci (solo) con la nostra propria esperienza/sofferenza per-
sonale. Il movimento che va attuato ¢ molto piu difficile da realizzare: ¢
applicare lo stesso principio agli altri, soprattutto a coloro che ci sembrano
estranei o scomodi, come gli immigrati o i falliti. Significa lavorare su una
delicata tensione, quella tra la commozione superficiale e 'effettiva trasfor-
mazione della nostra percezione e azione.

Si tratta di fare un’etica: attuare un cambiamento nella nostra visione
del mondo, nella nostra capacita di riconoscere I'altro, cosi da agire di con-
seguenza, contro i sistemi di potere, praticando un atto di resistenza che
porta con sé la possibilita del 7o, del rifiuto di accettare passivamente le in-
giustizie e le dinamiche oppressive della societa: una vera ribellione.

Se la sensibilita ai casi, agli scarti e alle trasformazioni del sentire, co-
stituisce il punto di partenza per una forma di politica differente, basata su
nuove comunanze, allo stesso modo, si riconosce nell’essere straniero una
condizione di spaesamento che ci riguarda tutti e che, se compresa e ac-
colta, diventa una base per la sorellanza («con le sue povere scarne parole
/ libere come ragazze sole»?), per la creazione di legami piti profondi e au-

8 U. Fadini, Dialoghi, cit., p. 116.
? C. Lolli, Canzone scritta su un muro, in Disoccupate le strade dai sogni, Ultima Spiaggia,

1977.

72



Francesco Demitry

tentici. L’accettazione di una condizione di estraneiti, di non totale com-
prensione o controllo del sé, diventa non solo un momento di conoscenza
personale ma anche un’occasione per relazionarsi agli altri in maniera piu
aperta e autentica. La meraviglia dell’incontro con lo straniero puo esse-
re collegata all’alterazione: sono momenti in cui 'inaspettato ci sorprende,
permettendoci di vedere il mondo e noi stessi da una nuova prospettiva.

Un altro brano di Claudio Lolli che torna in mente ascoltando/leg-
gendo Fadini ¢ Ho visto anche degli zingari felici, un grido poetico contro
l'alienazione, 'incomprensione e il senso di distanza che separa gli esseri
umani, ma offre anche uno spiraglio di speranza attraverso I'immagine de-
gli zingari felici, anch’essi simbolo di liberta e di resistenza contro I'omo-
logazione e 'oppressione. Lolli canta 'inquietudine di una societa che te-
me il cambiamento, che si isola nel proprio disagio, incapace di parlare una
lingua comune e di connettersi con gli altri, descrive un mondo in cui le
persone non riescono a comunicare, hanno paura del buio ma anche del-
la luce, e sono intrappolate in una quotidianita sterile e alienante, dove c’¢
tanto da fare ma non facciamo mai niente. Solo gli zingari, i marginali, co-
loro che vivono al di fuori della societa, con la loro felicita, fatta di corse,
di amore, di liberta e, persino, di vendetta e guerra, ardono una vita che si
oppone alla passivita e alla rassegnazione. Gli zingari ci insegnano che la
gioia e la pienezza di vita si possono trovare persino nei margini e ci invi-
tando a riscoprire una comunanza basata non sulla conformita, ma sulla
differenza, sulla fiducia (e non sulla fede), sull’accettazione del proprio es-
sere straniero e dell’altro come portatore di altre realta: I'alterita ¢ parte in-
tegrante della nostra esistenza. Come loro, cosl i poeti non accettano pas-
sivamente il mondo cosi com’¢, ma aprono sempre nuove finestre, nuove
possibilita di vedere e pensare. Si deve tentare di riconoscere la bellezza e la
forza di una vita vissuta ai margini, una vita che, pur nelle sue difficolta, sa
ancora correre, fare ’amore e ubriacarsi di luna.

Riflette un po’ sulle nostre estati “antiche”, deserte, a Firenze: pochi luo-
ghi terribilmente assolati e solitari; giorni interi a leggere, senza soste. Sban-
dati di fatto, allora e sempre. Senza soldi in tasca, senza vacanze da qualche
parte, senza proiezioni positive su piani comunque sfumati di rassicurazione
del nostro esistere. Nessuna organizzazione, gruppetto, partito o circuito di
rinnovamento di uno straccio di vaniti, laddove sembravano contare solo le

dinamiche di appartenenza. [...] (31 luglio [2021])°.

0 JTbidem, p. 116.

73



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Appunto “deleuziano”: nell’ultimo colloquio con I'amico “insonne” mi
¢ venuto di dirgli che penso di aver capito la “singolaritd”, la pura imma-
nenza, la potenza di “una” vita quando nel mio lettino d’ospedale i gesti, i
sorrisi, le smorfie, le diverse percezioni mi rendevano simile a tanti. Ero [j,
paradossalmente beato e dunque non in me, anche e soprattutto nelle “sof-
ferenze e debolezze”. Perché tutto era attraversato dalla potenza di “una”
vita, nel/del/frattempo. L’infinito mi determinava, anzi mi “indeterminava”
e concretizzava cosi la singolarita di un esistere afferrata da una corrente di
relativa auto-consapevolezza. Ma poi si ¢ fatto ancora pit tardi (o piti presto
...) e il colloquio ¢ terminato senza capo né coda: un evento e delle singola-

ritd (6 maggio [2019])".

Per quanto riguarda la szupidita, anche questa si collega strettamente
con le riflessioni precedenti sullo spaesamento, I'essere straniero e la consa-
pevolezza dell’alterita come fonte di conoscenza e trasformazione. La stu-
piditd, infatti, viene analizzata da Fadini non come una sorta di difetto
superficiale, ma come un elemento costitutivo del pensiero stesso, come
parte integrante della condizione umana e del nostro modo di relazionarci
con il mondo™. Esattamente come il nostro essere stranieri, anche la stu-
pidita risulta essere una condizione insuperabile, ma ¢ proprio il riconosci-
mento di cid a permetterci di evitare che essa possa diventare bassezza e di
andare oltre le rigidita della conoscenza e dell’esperienza umana.

Fadini, su questo, riprende Deleuze, Adorno, Horkheimer, Nietzsche,
i quali riconoscono la stupidita come un fenomeno da comprendere e af-
frontare, poiché tende ad agire come un sintomo delle bassezze della real-
ta sociale e dei modi di pensare predefiniti, identitari e stagnanti. La stu-
pidita diventa una sorta di barriera invisibile che impedisce la possibilita
di un’apertura verso I'ignoto e la sperimentazione — quell’esistenza strava-
gante e straniera a sé. La stupidita, quando legata alla bassezza, non puo
che rinforzare le logiche identitarie fisse, della ripetizione, del conformi-
smo, agendo in tal modo come ostacolo alla creazione di nuove forme di
vita e di comunanze.

Sono due le citazioni che Fadini riporta spesso. La prima ¢ di De-
leuze: «la stupidita e la bassezza non cessano di dar vita a nuove alleanze,
si adeguano sempre al nostro tempo, sono sempre parte di noi e dei no-

" Ivi, pp. 80-81.
"2 U. Fadini, Attraverso Deleuze: incontri e linee di fuga, Verona, ombre corte, 2020, pp.
50-53.

74



Francesco Demitry

stri contemporanei» '’; la seconda di Pontiggia: «la stupidita ¢ una delle po-
che certezze su cui contare: della verita si dispera, ma della stupidita non
si dubita» 4. E qui, per Fadini, riecheggiano le righe di Adorno e Horkhei-
mer sulla stupidita®.

L’amico “insonne” mi coglie alla sprovvista, del tutto impreparato, con
una osservazione “notturna” di questo tipo, pilt o meno (riassumo ...):
“Vedo persone che scrivono, viaggiano, si danno da fare, producono testi e
conferenze, apprendono lingue/linguaggi, acquisiscono ‘competenze’ e di-
spiegano ‘qualitd’: sono ansiogene, soprattutto per me che sogno di starme-
ne tranquillo da qualche parte, senza qualita e con un appropriato deficit,
ostinatamente coltivato, di abilitd”. Condivido e difendo furiosamente la
mia quota variabile di “stupidita” (12 febbraio [2015])°.

Ma ¢ proprio nell’analisi critica della stupidita, nel renderla oggetto
di riflessione filosofica e di sperimentazione del pensiero, che si puo tenta-
re di superare questa condizione. Come nel caso dello spaesamento dello
straniero, la stupidita rappresenta una condizione di estraneita al pensiero
stesso, un’incapacita di riconoscere la complessita e la pluralita delle forze
che ci attraversano (quelle forze invisibili che vanno rese visibili'’...). Ri-
conoscerla, tuttavia, permette di non esserne schiavi: essa ci costringe a fa-

' G. Deleuze, Nietzsche e la filosofia. e altri testi, ed. it. a cura di F. Polidori, Torino, Einau-
di, 2002, p. 160.

' G. Pontiggia, I/ giardino delle Esperidi, Milano, Adelphi, 1984, p. 239.

15> M. Horkheimer e T.W. Adorno, Dialettica dell’illuminismo, ed. it. a cura di R. Solmi e C.
Galli, Torino, Einaudi, 2010, pp. 273-275.

' U. Fadini, Dialoghi, cit., p. 10.

17 «C’¢ infatti una comunanza delle arti, un problema comune. Nell’arte, in pittura come in
musica, non si tratta di riprodurre o inventare delle forme, bensi di captare delle forze. E per questa
ragione che nessuna arte ¢ figurativa. La celebre formula di Klee «non rendere il visibile, ma rendere
visibile» non significa nient’altro che questo. Il compito della pittura si definisce come il tentativo
di rendere visibili delle forze che non lo sono. Allo stesso modo la musica si sforza di rendere sono-
re forze che non lo sono. E evidenter. G. Deleuze, Francis Bacon. Logica della sensazione, ed. it. a
cura di S. Verdicchio, Macerata, Quodlibet, 2008, p. 117. «Si tratta di un pensiero del fuori. Met-
tere il pensiero in rapporto immediato con il fuori, con le forze del fuori, insomma fare del pensie-
ro una macchina da guerra, ¢ una strana impresa, di cui si possono studiare in Nietzsche gli specifi-
ci procedimenti (’aforisma, per esempio, & molto diverso dalla massima, perché una massima nella
repubblica delle lettere, ¢ come un atto organico di Stato o un giudizio sovrano, mentre un afori-
sma attende sempre il suo senso da una nuova forza esterna, da una forza ultima che deve conqui-
starlo o soggiogarlo, utilizzarlo). Per un’altra ragione ancora “pensatore privato” non ¢ una buona
espressione: perché se € vero che questo contropensiero attesta una solitudine assoluta, si tratta perd
di una solitudine estremamente popolata, come il deserto, una solitudine che tesse gia i propri lega-
mi con un popolo a venire, che invoca e attende questo popolo, ed esiste solo grazie a esso anche
se manca ancora. “Ci manca quest’ultima forza, in assenza di un popolo che ci sostenga. Cerchia-
mo quest’appoggio popolare”. Ogni pensiero ¢ gid una tribi, il contrario di uno Stato». G. Deleuze

75



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

re i conti con il limite della conoscenza e della comprensione, spingendoci
verso un pensiero sempre pitt profondo e complesso.

Il legame con la bassezza e il pensiero ovvio e scontato, rende la stupi-
dita non semplicemente una mancanza intellettuale, ma una forma di pen-
siero riduttivo che tende a consolidare dinamiche di potere, pregiudizi e
ordini istituzionali gia esistenti, manifestandosi come una forza che tende
a riportare tutto all'identico, a cio che ¢ stato gia stabilito, a cio che ¢ sem-
pre uguale. La stupidita cosi declinata ¢ nemica della differenza, della mol-
teplicita, del pensiero creativo e trasformativo.

Cosi come lessere straniero a sé ¢ una condizione che non si puo eli-
minare ma si puo riconoscere, la stupidita rappresenta un aspetto oscuro e
insopprimibile del pensiero umano: due forze sotterranee che condizionano
il nostro modo di pensare e di agire nel mondo. Eppure, proprio attraver-
so il confronto con cid che resta non riconosciuto, il pensiero puo prende-
re coscienza delle sue bassezze e violenze, e cominciare a sperimentare nuo-
ve forme di relazione e conoscenza: il riconoscimento di questi limiti puo
aprire lo spazio per un pensiero piu libero, capace di riconoscere 'alterita,
la differenza e 'imprevisto, e di spingere verso una trasformazione critica
delle dinamiche consolidate.

A mio avviso, ¢ da queste considerazioni che Fadini si interroga, ad
esempio, sulla figura del cyborg'®, cosi come presentata da Donna Haraway
nel suo Manifesto Cyborg. Le riflessioni di Haraway si ben collegano con i
temi brevemente percorsi dello spaesamento, dell’ essere straniero a sé e della
stupidita. Haraway descrive il cyborg come un’ibridazione tra macchina e
organismo, un’entita che non appartiene né completamente alla realta né
alla finzione, ma che si colloca all’incrocio tra i due. Questa visione sotto-

e F. Guattari, Mille piani. Capitalismo e schizofrenia, ed. it. a cura di G. Passerone e M. Carboni,
Roma, Castelvecchi, 2014, p. 448.

'8 «Queste riflessioni sono da tenere presenti quando si avvicina la figura del cyborg rico-
noscendo in essa, come ha magistralmente osservato Donna J. Haraway nel suo Manifesto cyborg,
“un’immagine condensata di fantasia e realtd materiale”, “un ibrido di macchina e organismo”,
“una creatura che appartiene tanto alla realtd quanto alla finzione”, che puo essere assunta come
“finzione cartografica della nostra realtd sociale e corporea”, della contemporaneitd postfordista,
“iperindustriale” (per dirla con Bernard Stiegler). Sono ovvi, in questottica, i rimandi per indivi-
duare meglio gli sviluppi dell'immagine del cyborg, alla letteratura cyberpunk e a un certo cine-
ma di fantascienza, cogliendo come essi ci consegnino molti elementi della nostra odierna “ontolo-
gia”, indicando anche quella che puo essere la nostra “politica”, attenta, in base all'acquisizione di
competenze in campo (bio)tecnologico, ai cedimenti di “confini” predeterminati e ritenuti inviola-
bili, sensibile, per cosi dire, al particolare piacere che puo originarsi dal confondere i confini stessi
(accanto alla responsabilita che deriva dalla costruzione di misure, di mediazioni, comunque sem-
pre revocabili, provvisorie)». U. Fadini, La vita eccentrica. Soggetti e saperi nel mondo della rete, Bari,
edizioni Dedalo, 2009, p. 28.

76



Francesco Demitry

linea 'importanza della fluidita e della mescolanza, ma riguarda soprattut-
to una sorta di confusione dei confini tradizionali.

C’¢ quindi un margine, una possibilitd di partire dalla figura del
cyborg per accettare e superare la nostra parzialita, in un processo di cedi-
mento dei confini predeterminati e inviolabili, che ha a che fare anche con
un recupero della nostra stupiditd. Quest’apertura al margine ci invita a so-
stare in uno spazio di transizione, dove le linee si sftumano e i contorni per-
dono la loro rigidita, rendendo possibile un ripensamento radicale di cio
che siamo e di cio che potremmo diventare.

Le allusive, quelle che illustrano una metafisica e associano oggetti tra-
sparenti e simboli pit densi di quegli stessi oggetti, linee-segni, tracciato
della poesia, che rendono leggero cio che piti pesa. / Quelle che vanno matte
per le enumerazioni, per le giustapposizioni a perdita d’occhio, le ripetizio-
ni, le rime, la nota ripresa all’infinito, che creano microscopici alberghi di
lusso della proliferante vita cellulare, innumerevoli guglie e, in un semplice
giardinetto dalle mille erbe, il labirinto dell’eterno ritorno. / Una linea in-
contra una linea. Una linea evita una linea. Avventure di linee. / Una linea
per il piacere di essere linea, di andare, linea. Punti. Polvere di punti. Una
linea sogna. Fino allora nessuno aveva mai permesso a una linea di sognare.
/ Una linea aspetta. Una linea spera. Una linea riconsidera un volto. / [...]
Ecco una linea che pensa. Un’altra realizza un pensiero. Linee d’azzardo. Li-
nea di decisione. / Una linea si innalza. Una linea va a vedere. Sinuosa, una
linea di melodia attraversa venti linee di stratificazione. / Una linea germina.
Mille altre intorno a lei, cariche di germogli: tappeto erboso. Graminacee
sulla duna. / Una linea rinuncia. Una linea riposa. Sosta. Una sosta con tre
ancoraggi: un insediamento. / Una linea si richiude. Meditazione. Qualche
filo ancora si diparte, lentamente. / Qui una linea di separazione, una linea
di crinale, pit in 14 la linea-osservatorio .

Haraway rifiuta la logica dei confini nett, sia tra corpo e tecnologia, sia
tra realtd e finzione, e chiede di sperimentare, navigare e attraversare questi
confini, tanto da definire il cyborg come «un’immagine condensata di fan-
tasia e realtd materiale»*. Cosi come lo straniero ci costringe a confrontarci
con ['alterita e con l'ignoto in noi stessi, anche il cyborg — inteso come figu-
ra di confine — ci sfida a ripensare I'idea di identita e soggettivita, rompendo
con le dicotomie tradizionali (umano/macchina, naturale/artificiale, corpo/

¥ H. Michaux, Passaggi, ed. it. a cura di B. de Mandiargues e I. Margoni, Milano, Adelphi,
2012, pp. 129-132.

2 D. Haraway, Manifesto Cyborg. Donne, tecnologie e biopolitiche del corpo, ed. it. a cura di L.
Borghi, Milano, Feltrinelli, 1995, p. 41.

77



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

mente). Il cyborg ¢ una rappresentazione dell’ibridazione, della molteplici-
ta e della differenza che rifiuta I'idea di un’identita fissa o predeterminata.

Anche la fantasia, in quanto forza propulsiva dell'inventare continuo,
¢ una forma di resistenza contro ogni fissita identitaria. Cosi come nel caso
del cyborg, che sfida i confini tradizionali tra umano e macchina, naturale
e artificiale, la condizione umana ¢ caratterizzata da una contingenza, sem-
pre segnata dall’'imprevedibile e dall’inaspettato, come condizione di aper-
tura all'imprevisto e alla sperimentazione.

La fantasia e l'inventare continuo possono essere interpretati come
atti di resistenza alla ripetizione, all’'omologazione e all’identita fissa, esat-
tamente come accade nella figura del cyborg. Inventare significa stare/si-
tuarsi in uno stato costante di apertura all’altro, di sperimentazione, di cre-
azione di nuove possibilita di esistenza e relazione.

Accettare la differenza e il molteplice come parte integrante della no-
stra esperienza significa pensare 'identitd non come una totaliti o un fine,
ma come un percorso di invenzione, un movimento costante di ridefini-
zione che rispecchia la fluidita dell’essere umano, sia nel suo rapporto con
sé stesso, sia con il mondo che lo circonda. Il cyborg ¢ una figura capace di
sfidare le identita fisse, incarnando I'apertura al divenire e la possibilita di
reinventarsi continuamente, la navigazione tra il noto e I'ignoto, la dispo-
nibilita all’alterita.

Non a caso Fadini propone I'immagine di una comunita di esplorato-
ri, suggerendo un’alleanza con i fratelli dell'arcipelago, che operano in una
dimensione di fiducia in questo mondo ¢ non in un altro.

¢ necessario che il soggetto conoscente proprietario “ceda il posto ad una
comunita di esploratori”, ai “fratelli dell’arcipelago”, collegati tra loro dal
sentimento della fiducia: “fiducia in questo mondo” e non “fede in un altro
mondo”. La lotta contro la particolarita e la totalita, portata avanti nel ten-
tativo di trasformare il mondo per qualcosa di nuovo (sulla base del “doppio
principio di arcipelago e di speranza”), ha come suo protagonista appun-
to [originale”, con il suono che ¢ capace di “rendere”, impegnato in un
viaggio senza “fine” (senza un fine), nel quale vale unicamente la dinamica
dell’incontro come fattore di libera/azione e di un pensare non uniforme.
[...] Il “prospettivismo ad arcipelago”, di cui parla Deleuze, ¢ quello tipico
di un percepire in divenire (sui piani della vista e dell’udito) proprio di una
comunita di pirati, oserei dire, dotati di fiducia in loro stessi e nelle capacita
di navigazione/sperimentazione (oltre che nel “mondo”). Il pericolo rispetto
al quale tale comunita ¢ tenuta a fare fronte ¢ quello del “ritorno del pa-
dre”, dagli esiti irrimediabilmente nefasti, com’¢ dimostrato dai fallimenti
della rivoluzione americana e di quella sovietica, dell’emigrazione e della

78



Francesco Demitry

proletarizzazione universale: rinascono gli stati-nazione (in forme spesso
mascherate), “i padri mostruosi ritornano al galoppo” e i figli senza padre
conoscono un ben triste destino. La fiducia viene meno, riappare tramortita
nell'impresa commerciale, la truffa si moltiplica, dilaga nelle sempre pit
complesse vicende storiche. Le rivoluzioni sono fallite, certo, ma il divenire
rivoluzionario non cessa di rilanciare i loro frammenti, di “far fuggire sem-
pre qualcosa sulla linea dell’orizzonte™: i pirati del “principio arcipelago” e
del “principio speranza” (attraverso e oltre Ernst Bloch...) tentano ancora
di “trapassare il muro”, di sperimentare, di “trovare una fraternita” nell’'im-
presa democratica “assoluta”, di cercare “una sorella in questo divenire”, di
cogliere “una musica nella lingua che balbetta”, “un suono puro e accordi
sconosciuti nell’intero linguaggio”. Pirata e cartografo, dunque anche “scrit-
tore” — e cosi “portatore”/conservatore dei “diritti di un popolo futuro o di
un divenire umano”, di quell'immanenza che riempira infine un esistente
privo di pretese perché ricco di potenza.?!

Avere fiducia in questo mondo, e non in un altrove trascendente, e
lottare contro la particolarita e la totalita significa interrogarsi criticamen-
te sulla stupidita e lottare contro le bassezze del pensiero conformista, sfi-
dando le strutture totalizzanti e uniformanti per esplorare nuove forme di
conoscenza, politica ed esistenza.

2t U. Fadini, I/ tempo delle istituzioni. Percorsi della contemporaneita: politica e pratiche socia-
li, Verona, ombre corte, 2016, pp. 179-180.

79



FABRIZIO DESIDERI

‘In speculo columbe”: la colombaia di Platone
e il colombario di Nietzsche,
Su metafora, cognizione e riflessione

Transitus

Che cosa accade nel linguaggio, dal punto di vista cognitivo, quando
facciamo uso di un termine metaforicamente, vale a dire trasportandolo
dal suo ambito di significazione letterale ad un ambito altro? Possiamo so-
stenere che attraverso le metafore scopriamo qualcosa di nuovo? Sappiamo
bene che non sempre le cose funzionano cosi: non sempre il trasferimen-
to di significato avviene. Talvolta le metafore sembrano risuonare a vuo-
to e non si fa altro che confermare quanto sapevamo gia. Possiamo dire,
allora, che le metafore funzionano quando si rivelano esteticamente atti-
ve, congiungendo nel loro dinamico transitare da un ordine di riferimenti
a un altro la dimensione emotiva con quella cognitiva)? Dobbiamo infine
supporre che tra il nuovo ordine di riferimento cui la metafora si applica
e quello di origine si debba presupporre una qualche forma di somiglian-
za o0 dobbiamo ipotizzare piuttosto che la somiglianza sia prodotta dal di-
spositivo metaforico, confermandosi cosi quello che Max Black chiama il
suo carattere creativo'?

Sarebbe folle pensare di rispondere a queste domande nello spazio di
un breve saggio. In quanto segue ci proponiamo, piuttosto, di avviare una
riflessione?. Il punto di partenza sono le celebri osservazioni che Goodman

' Vedi per questo M. Black, Mezaphor, “Proceedings of the Aristotelian Society”, New Series,
Vol. 55, 1954-1955, pp. 273-294; e a commento vedi A. Contini, Black ¢ Ricoeur filosoft della meta-
fora, in «Aisthema», v. VII, 1, 2020, pp. 117-151.

? Sulla questione della somiglianza in rapporto alla metafora vedi P. Ricoeur, The Metapho-
rical Process as Cognition, magination, and Feeling, in «Critical Inquiry», Autumn, V. 5, 1, Special

81



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

fa nel § 5 del Cap. Il di Linguaggi dell’arte, intitolato Facts and Figures®.
Da queste osservazioni cercherd di estrarre alcune tesi, sacrificando neces-
sariamente la vivacita dell’esposizione goodmaniana.

1. Si hanno «fatti» quando i termini nella loro applicazione esprimo-
no una proprieta letterale («questo tavolo ¢ quadrato»); «figure» quando
esprimono una proprietad metaforica («Il mio amico ¢ un tipo quadrato»).

2. La linea di confine che corre tra il letterale e il metaforico ¢ tran-
sitoria: non ¢& fissa sia in senso empirico sia in senso categoriale. E, forse,
la labilita del confine empirico, connesso all’uso linguistico di termini ed
espressioni, tra significati in senso letterale e significati in senso metafori-
co dipende proprio dal fatto che le stesse nozioni sono di per sé instabi-
li e destinate a transitare 'una nell’altra. Certo in virtli dell’'uso, ma que-
sto a sua volta...

3. Il confine tra letterale e metaforico corre «all’interno del reale»* o,
meglio, se seguiamo il testo di Goodman nell’originale, «within actual»’:
qui possiamo sfruttare a vantaggio nostro la risonanza letterale del termine
“actual”: di cio che ¢ reale nel senso di essere in atto — “effettivo”.

4. Di conseguenza, una linea di confine passa anche dentro cio che
¢ metaforico e separa una metafora «fresca» da una metafora «congelata:
una metafora che ha perso il vigore della gioventu.

Metafore giovani e senili - Davidson sulla metafora

5. Di qui la fatidica domanda che Goodman si pone: «una metafo-
ra ¢ allora semplicemente un fatto giovane (juvenile), e un fatto semplice-
mente una metafora senile?»®. La risposta qui ¢ tendenzialmente (non net-
tamente, cio¢) positiva. Ci si oppone ad escludere il metaforico da cio che
¢ actual: in atto!

6. Una metafora che ha perso il suo slancio giovanile, il suo vigore, si
assimila come figura del discorso a una verita letterale. D’altra parte, una
verita letterale in quanto invecchiata perlomeno dall’abitudine ossia dal-
la ripetizione che si annida in ogni uso puod sempre rinnovarsi e acquisire
nuovo vigore estendendosi metaforicamente (in tal caso non ¢ affatto detto

Issue on Metaphor, 1978, pp. 143-159, che discute la posizione di Max Black e di altri.
3 N. Goodman, Languages of Art, An Approach to a Theory of Symbols, Indianapolis-New
York.Kansas City, The Bobbs Merrill Company, 1968, pp. 68-70.
* N. Goodman, 7 linguaggi dell'arte, a cura di F. Brioschi, Milano, Il Saggiatore, 2017, p. 66.
°> N. Goodman, Languages of Art, An Approach to a Theory of Symbols, cit., p. 68.
¢ N. Goodman, / linguaggi dell arte, cit., p. 66.

82



Fabrizio Desideri

che il significato letterale rimanga identico a prima: difficilmente nell’am-
bito del linguaggio (ma anche in quello politico) i ripristini del buon tem-
po antico funzionano.

7. L’appartenenza di una figura del discorso al metaforico dipende
dunque dalla sua energia. Ma non solo. Per essere attualmente metafori-
ca un’espressione deve implicare e, in qualche modo, governare il conflit-
to tra due regni, combinando «novitd» e «appropriatezza», «attrazione» e
«resistenzar’.

8. La distinzione tra possesso letterale e metaforico di una proprieta si
potrebbe anche tradurre nella distinzione tra valenza descrittiva di una fi-
gura del discorso e valenza rappresentazionale.

9. A questo punto si potrebbe anche accogliere la celebre tesi di David-
son, secondo la quale il significato in gioco nella metafora ¢ solo quello let-
terale (non ¢ estensione di significato nel senso di un significato metafori-
co o speciale). La metaforicita (I'effetto metaforico di una figura linguistica)
per Davidson dipende unicamente dall’uso che si fa di una figura linguistica®.

Questa tesi si potrebbe accettare a patto di includere due ordini di
considerazioni. Cosi non si perderebbe il senso della metafora e il suo ruo-
lo costitutivamente strategico nel funzionamento del linguaggio.

Metafore (cognitivamente) deboli e metafore forti

9.1. il significato originale di una parola ¢ quanto puo essere descrit-
to/definito in un vocabolario e come tale coincide con un habitus lingui-
stico dal passato consolidato. Pit propriamente: il significato originale ¢
quello attualmente letterale — il significato letterale ¢ una stabilizzazione
(temporanea come ogni altra stabilizzazione — non importa quanto este-
sa nel tempo).

[luminante al riguardo ¢ la distinzione che Aristotele fa, nella Rezori-
ca (Rhet., 1457b) tra la parola di uso comune (il kyrion onoma che vale per
le genti di un determinato paese), il termine straniero (di uso comune tra
genti di altri paesi: lo xenikon onoma) e la metafora che consiste nel trasfe-

7 N. Goodman, ivi, p. 67.

¢ D. Davidson, Whar Metaphors Mean, in «Critical Inquiry», V. 5, 1, Special Issue on
Metaphor, Autumn 1978, pp. 31-47; e la replica di Black: M. Black, How Metaphors Work: A Reply
to Donald Davidson, in «Critical Inquiry», Vol. 6, No. 1, Autumn 1979, pp. 131-143. Per un con-
fronto tra le tesi di Black, Goodman e la critica di Davidson vedi A. Giuliani, 7/ significato metafo-
rico come problema filosofico: un confronto tra Black, Goodman ¢ Davidson, in «Estetica Studi e ricer-
che», 1, 2023, pp. 173-188.

83



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

rire a un oggetto il nome proprio di un altro (con la conseguente tipologia
che caratterizza questo trasferimento).
Senza entrare nei dettagli della questione aristotelica, quel che ci inte-
ressa ¢ rilevare la dinamicita e la transitorieta della connessione metaforica.
A questo proposito si potrebbe avanzare una distinzione tra metafo-
re deboli (dal valore tendenzialmente retorico e minimamente cognitivo)
quando il trasferimento di schema ¢ reversibile (in questi casi il contenuto
¢ proposizionale) ) e metafore forti (dove lesteticita della retorica ¢ a servi-
zio della valenza cognitiva) quando la direzionalita del trasferimento ¢ irre-
versibile (e il contenuto non ¢ proposizionale: qui ha ragione Davidson!).
9.2. L'uso linguistico di un termine o di un’espressione (di una figura
linguistica) che ha I'effetto di una metafora forte ce I'ha in quanto assume
una valenza simbolico-rappresentazionale: la figura linguistica qui fa-se-
gno nel senso del semainei eracliteo che Davidson cita, dicendo di usare la
traduzione «attrattiva» della Arendt che rende il termine con «intimates»®.
In quanto simbolico-rappresentazionale (allorché la figura linguistica
assume la densita semantica di un’immagine) il far segno della metafora in-
vita/intima a trasportare nella terra incognita di un altro regno il significa-
to originale/letterale o, meglio, lo schema in cui questo significato ¢ di casa.
Quel che accade qui ¢, con le parole di Goodman, «un trasferimento
di schema, una migrazione di concetti, un’alienazione di categorie» '°.

Prendere la metafora alla lettera

9.3. Si puo avanzare un’ultima considerazione riguardo alla tesi di
Davidson.

Dobbiamo intendere alla lettera anche il termine “metafora”? Nel ca-
so di una risposta affermativa, fino a che punto? Forse, almeno fino al pun-
to di intendere che lo schema implicato nel dispositivo metaforico (la re-
te di connessioni concettuali e di rapporti tra concetti e intuizioni) sta di
casa nel passaggio di un confine che stabilisce un vincolo paradossale tra
due regni: quello delle cose e quello del linguaggio. Con la precisazione che
entrambi sono «actual»: in atto — e la preesistenza del primo regno (quel-
lo delle cose) rispetto al secondo ¢ solo una presupposizione nella sfera del
secondo...

? D. Davidson, What Metaphors Mean, cit., pp. 45-46.
1% N. Goodman, / linguaggi dell'arte, cit., p. 70.

84



Fabrizio Desideri

L ‘errore categoriale e il carattere esplorativo-riflessivo delle
metafore forti

Sia Goodman sia Davidson insistono sul fatto che il funzionamento
del dispositivo metaforico implica un errore categoriale. Mentre per Da-
vidson da cid bisogna concludere la falsita della metafora, per Goodman,
che al riguardo cita Ryle (e precisamente cita il capitolo su «L’origine
dell’errore categoriale» di 7he concept of Mind)"', da questo errore (calcola-
to) deriva (o pud derivare) la fecondita cognitiva della metafora (il suo es-
sere una «spedizione all’estero»: I'inoltrarsi in territorio straniero).

In che modo? Intimando di attivare 'immaginazione, come se la fi-
gura linguistica valesse come un’immagine intuibile (con la sua inevitabile
densitd), mentre letteralmente non lo ¢. Ed anche quando lo fosse, 'invito
anzi 'intimazione sarebbe a pensare-oltre. Nelle metafore forti si immagi-
na, ma non si vedono letteralmente immagini. Il «come se» della metafo-
ra supplisce qui al fatto che non & un’esperienza che noi pensiamo (Kant
qui docet: poiché il pensiero non ¢ un’esperienza, la coscienza non ¢ nien-
te di empirico).

«In speculo columbe»

«O mons clause mentis / tu assidue pulcram faciem aperuisti / in spe-
culo columbe» (O culmine del chiostro della mente / tu hai mostrato in-
stancabilmente il bel volto / nello specchio della colomba.

Di questa strofa tratta dalla Sequentia de Sancto Dysibodo («O presul
vere civitatis» di Hildegard von Bingen prendo solo I'ultimo verso: «in spe-
culo columbe, di straordinaria densita simbolica. Ancor piu della strofa di
apertura di un’altra Sequentia della mistica-filosofa tedesca: «Columba aspe-
xit» dove una colomba si affaccia tra le grate di una finestra: immagine del
manifestarsi dello Spirito Santo, laddove la finestra simbolizza Cristo stesso.

Metafore assolute
Con l'espressione «nello specchio della colomba» la densita simboli-
ca si fa pitt complessa dell’affacciarsi di una colomba alle grate di una fine-

stra. Con questa densita si tocca il fondo dialettico di quella metafora for-

Y Thidem.

85



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

te che Hans Blumenberg in Paradigmi per una metaforologia declina come
«assoluta» . «Metafora assoluta» ¢, paradigmaticamente, quella che con-
nette la luce alla verita, fino a stringere tra i due termini una rete di rela-
zioni interne di reciprocita, tale da rendere impensabile il rapporto con la
verita al di fuori di esse. Metafora assoluta ¢, pertanto, quella che, seppur
possa essere sostituita o migliorata, resiste alla riduzione in termini logici,
dal momento che nel suo caso il vincolo tra due regni non puo essere sciol-
to in termini concettuali.

Oslel) peristeran (Mt. 3,16, Mc. 1, 10, Lc 3, 22, Gv. 1, 32)

A discendere su Gesti, al momento del battesimo da parte del Batti-
sta, «come colomba: &s peristerdn) ¢ «lo spirito di Dio» (Matteo 3,16), «lo
spirito» (Marco, 1,10.); in Luca, 3, 22 ¢ «lo Spirito Santo» che discende so-
matiko eidei: in aspetto corporeo, come colomba); Nel Vangelo di Giovan-
ni ¢ il Battista a testimoniare di aver contemplato la discesa dello Spirito
su Gesu «come colomba». Nei Sinottici la visione dello Spirito “come co-
lomba” ¢ offerta allo sguardo dei presenti, in Giovanni la visione ¢ attraver-
so gli occhi del Battista. Resta in sospeso in questi passi, se si prescinde da
quello di Luca dove si fa riferimento al fatto che lo Spirito ¢ disceso su Ge-
st assumendo forma corporea, se siamo di fronte a un paragone, che tenta
di descrivere un evento che trascende I'orizzonte del visibile, o alla trasfigu-
razione in senso spirituale di qualcosa che accade sensibilmente: il posarsi
di una colomba con lieve e libero volo. In ogni caso dal paragone (qualsi-
asi sia la sua base di partenza: percettiva o puramente linguistica) si istitu-
isce qui una metafora, considerato anche — con Goodman — che «la diffe-
renza tra paragone e metafora ¢ trascurabile» .

Ad ogni modo, rispetto a queste narrazioni evangeliche sostanzial-
mente convergenti Hildegard aggiunge con straordinaria sottigliezza, sia
linguistica sia teologica, lo specchio. Nello specchio si riflette un’immagi-
ne (questo ¢ il suo significato letterale) e nello stesso tempo il termine agi-
sce qui come fosse un’immagine: dove si riflette la colomba o ¢ essa stes-
sa uno specchio. Qui la colomba fa-segno, «intima» di rivolgere la mente

2 H. Blumenberg, Paradigmi per una metaforologia, trad. it. dii M.V. Serra Hansberg, Intro-
duzione all'edizione italiana di Enzo Melandri, Bologna, Il Mulino, 1969, pp. 6-9; sulla metaforo-
logia di Blumenberg rinvio a F. Desideri, Una filosofia in contro-luce. Glosse su teoria e metafora in
Hans Blumenberg, in A. Borsari (a cura di), Hans Blumenberg. Mito, metafora, moderniti, Bologna,
Il Mulino, 1799, pp. 47-63.

» N. Goodman, / linguaggi dell'arte, cit., p. 74.

86



Fabrizio Desideri

(al suo culmine: al culmine della sua secessione claustrale dal mondo sen-
sibile) allo Spirito che essa manifesta. Ma come? Nel carattere aleggiante
di questa domanda sta I'essenza della metafora: I'intima transitorieta del
trasporto che essa effettua. D’altra parte, la domanda invita anche a consi-
derare 'autonomo e paradossale spazio ontologico ed epistemico dell’'im-
magine, nella dialettica del suo essere riflessa e del suo attivo riflettere. Su
questo torneremo in conclusione.

Significazione metaforica e appropriatezza - la colombaia di
Platone

Prima della connessione metaforica forte che si stabilisce nei Vange-
li tra la colomba e la discesa dello Spirito (e si stabilisce indipendentemen-
te dal fatto che all’origine vi sia un’intuizione empirica) la questione dia-
lettica della conoscenza, ad esempio nel Zeeteto di Platone, fa riferimento
al plesso metaforico di svolazzanti uccelli. Il contesto ¢ quello del rapporto
tra 'avere una scienza (una cognizione vera: salda) e il falso opinare. Una
distinzione che si traduce, a sua volta, in quella tra il possedere una scien-
za (al pari di un mantello che si possiede e non s’indossa) e 'averla effetti-
vamente (indossando un mantello).

Su questa distinzione s’innesta anzitutto la metaforica della caccia: si
¢ in caccia di scienza come di «uccelli selvatici, colombi o altro» (Theaeth.,
197¢). Una volta catturati, i colombi vengono disposti in una colomba-
ia e da selvatici diventano domestici (familiari?): possono essere presi (usa-
ti) quando si vuole o lasciati di nuovo liberi (quando non se ne ha piu bi-
sogno). Ogni anima, cosl, si costruisce una colombaia dove ospitare ogni
tipo di uccelli, separandoli e riunendoli, non solo in base alle esigenze e
al tipo, ma anche in base a quanti ogni cella pud contenere. Le scienze,
il sapere che alimentano e la sua trasmissione conoscono la sorte di que-
sti colombi una volta selvatici e della colombaia che li ospita. Il fatto ¢ che
comunque essi continuano a svolazzare liberamente ed ¢ facile sbagliarsi,
catturando anziché una scienza una falsa opinione. La caccia della verita,
Iafferrare-scegliere il colombo appropriato all’oggetto da indagare non ha
un criterio esterno al proprio procedere. Per questo anche Platone si affida
qui alla rischiosita di una metafora.

87



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini
Il colombario di Nietzsche

Simmetricamente antitetica all’aporetica platonica del 7eeteto, nel-
la prospettiva del quale il logos puo pur essere inteso come una «symploke,
una connessione di nomi»'* e dunque riguarda dall'interno la metafora co-
me connessione tra nomi appartenenti a diversi regni, sta la prospettiva del
rapporto tra metafora e concetto che Nietzsche schizza nel § 1 di Verita ¢
menzogna in senso extramorale. Il problema, in ultima istanza, ¢ lo stesso di
Platone, riguarda la verita e il rapporto di coappartenenza tra cognizione
vera ed errore. L’invito di Nietzsche ¢, pero, a concentrarsi sul carattere di
forza illusiva e menzognera della metafora.

La veritd stessa, «un mobile esercito di metafore, metonimie e
antropomorfismi»°, non ¢ altro che un’illusione che si ¢ dimenticata di es-
sere tale, metafora logora che con I'uso ha consumato la propria forza, la mo-
bilita di una moneta, per stabilizzarsi nel mero metallo del concetto. Ma il
concetto non ¢ altro che «il residuo di una metafora»'°. E 'umano si distin-
gue proprio in questo: nella sua disposizione a sottomettersi a delle astrazio-
ni e cio in virtl della sua capacita di sminuire 'intuitivita delle metafore in
schemi, trasformando guizzanti (o svolazzanti?) immagini in concetti.

Da un lato, dunque, il carattere non registrabile, sfuggente della me-
tafora intuitiva (espressione della inventio fictiva dell'individuo); dall’al-
tro, «la grande costruzione dei concetti» che esibisce «la rigida regolarita di
un colombario»': un edificio che ospita soltanto ceneri di defunti al po-
sto di selvatici colombi liberi di svolazzare. Ad onta dell’antiplatonismo
nietzscheano, resiste in questa immagine la memoria non solo linguistica
della colombaia platonica. Alla vitalita delle nozioni o categorie configu-
rabili come atti del nominare di cui, nel caso di Platone, decide 'appro-
priatezza dell'impiego (il mantello effettivamente indossato, anziché me-
ramente posseduto), risponde in Nietzsche la freschezza della metafora e,
con essa, la mobile forza della parola.

Cio contribuisce a rendere ammirevole, per lo stesso Nietzsche, I'ar-
chitettura che il reticolo di queste celle (il sistema dei concetti) erige: una
costruzione simile al zemplum in cui i Romani e gli Etruschi allocavano

' Sulla symplokeé nel Teeteto vedi quanto opportunamente osserva Vincenzo Vitiello in V.
Vitiello, /mmanuel Kant. L’Architetto della Neuzeit, Roma, Inschibboleth, 2021, pp. 29-31.

"> F. Nietzsche, Verita e menzogna in senso extramorale, in «Opere di Friedrich Nietzsche»,
ed. italiana condotta sul testo critico stabilito da Giorgio Colli e Mazzino Montinari, V. I, t. II,
Milano, Adelphi, 1973, p. 361.

' Ivi, p. 363.

7 Ivi, pp. 362-363.

88



Fabrizio Desideri

un dio. Dalla metaforica della colombaia a quella del colombario, la veri-
ta si definisce nello spazio immaginativo e inventivo della mente umana
un quid difficilmente afferrabile e fissabile, al pari del libero volo di una
colomba. Di qui la necessit e, insieme, estrema difficoltd per 'uomo (se
non l'aporia) di dirsi misura di tutte le cose. E il Teeteto, appunto, parte
proprio da qui: dalla dottrina di Protagora.

Ma l’errore che si annida nel considerare 'uomo misura di tutte le co-
se sta nel fatto che questi dimentica «che le metafore originarie dell’'intui-
zione sono pur sempre metafore, e le prende per le cose stesse» (Ivi, 364).
Una plasticita assoluta (senza presupposti) dell'invenzione metaforica pare
essere la conclusione di Nietzsche riguardo al rapporto tra la vis metapho-
rica del linguaggio e la veritd. Con I'invito all'uomo a dimenticarsi «come
soggetto» per ricordare la creativita artistica da cui scaturisce I'impulso me-
taforico e ha origine ogni sensazione.

Il successivo insistere di Nietzsche (a partire dagli anni ’80) sul carat-
tere attivo del percepire come un imporre forma a cio di cui ci si appropria
fino a evocare nello Zarathustra la «grande ragione» del corpo non smen-
tisce il radicale costruttivismo linguistico-immaginativo che, in Verita ¢
menzogna in senso extramorale, si definisce nell’opposizione tra metafora e
concetto. In ultima istanza lo conferma. Il ‘corpo’ come la cosa stessa ¢ I'e-
strema finzione e, come tale, I'unita di un complesso metaforico. Singola-
re che in un frammento dell’inizio del 1881 per evocare I'idea di un cono-
scere che non ha bisogno della coscienza Nietzsche ricorra alla immagine
di svolazzanti colombe. Anche uno scettico osserva in questo passo, ha bi-
sogno di abbandonarsi ad « ausgelassener Schwirmereien, a «sfrenate fan-
tasie» per far poi ritorno al paese del «forse si-forse no» e, per questo, rife-
risce delle tesi che sciamanti colombe gli hanno portato dalle nubi per poi
farvi ritorno, restituendo alle nubi quel che ¢ delle nubi'®.

'8 Su questo passo e su tutto il tema del rapporto in Nietzsche tra “corpo” e “coscienza” si
veda L. Lupo, Le colombe dello scettico. Riflessioni di Nietzsche sulla coscienza negli anni 1880-1888,
Pisa, ETS, 2006; per il passo in questione cfr. le pp. 205-206.

89



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini
Kant sul simbolo

Preso alla lettera, e non come un’estrema finzione (un invito a saper
ben mentire), I'invito nietzscheano a ritornare alla forza primigenia e vola-
tile della metafora in opposizione alla mortale fissita del concetto tralascia
qualcosa di essenziale. La metafora puo dispiegare il la sua vitalita e, ciog,
pud funzionare in senso intuitivo e riflessivo come fosse un’immagine ap-
punto in quanto migrazione di schemi e connessione-vincolo (symploké) tra
regni radicalmente diversi e, dunque, tra differenti ordini concettuali. So-
lo a questa condizione la colomba-metafora puo dispiegare il suo volo. Ri-
cordandosi kantianamente' dell’attrito (concettuale) che gli ¢ necessario.

Come ben fa notare Blumenberg nella Introduzione ai Paradigmi per
una metaforologia di questa natura della metafora non si dimentica Kant, an-
che se al riguardo parla piuttosto di simbolo. Il riferimento ¢, ovviamente, al
celebre § 59 della Critica della facolta di giudizio.

Sono troppo note le pagine di Kant per insistervi®. Valga notare che
qui si ha proprio la trasformazione di uno schema (di una correlazione
schematica tra un concetto e un’intuizione) in un simbolo ovvero nell’e-
spressione (estetica — e cio¢ semanticamente densa come fosse un’immagi-
ne) di un’un’idea. Il simbolo, dunque, come rappresentazione estetica di
un concetto necessario che solo la ragione pud pensare, ma di cui non pud
darsi intuizione diretta. Appunto per il motivo che non riguarda il regno
del sensibile. Quel che produce-favorisce il simbolo inteso come un dispo-
sitivo metaforico (ricordiamoci 'esempio del mulino a braccia e dello stato
monarchico) ¢ qui una «traslazione della riflessione», lo spostamento della
regola della riflessione che vige tra un concetto e un’intuizione sensibile a
un oggetto «altro», al di la dell’intuibile.

' Ancora singolare che Kant in un passo assai celebre della Sezione III dell'Introduzione alla
Critica della ragione pura evochi (metaforicamente?) I'immagine della colomba per criticare (inge-
nerosamente) I'abbandono platonico del sensibile: il suo lanciarsi «sulle ali delle idee». La ragione
che intende oltrepassare i limiti dell’intelletto per muoversi «nello spazio vuoto dell’intelletto puro»
(I. Kant, Critica della ragion pura, trad. it. G. Gentile e G. Lombardo-Radice, Torino, Einaudi,
1999, p. 187) ¢ quella che si affida alla Schwirmerei (all’esaltazione mistica): lo stesso termine di cui
fa impiego Nietzsche, ma con diversa curvatura semantica. Si sfiora qui un nodo per sciogliere il
quale dovremmo prendere da capo la questione del rapporto tra Kant e Platone.

0 Per questo, rimando a quanto scritto in Quartetto per la fine del tempo. Una costellazione
kantiana, Genova, Marietti, 1991, pp. 166-167.

90



Fabrizio Desideri
Ipotiposi simbolica

Il risultato ¢ quella che Kant definisce «ipotiposi simbolica» e dunque
non schematica. La figura dello schema come implicita nel paradigma del-
la conoscenza ¢ qui spinta al suo limite. Né varrebbe al riguardo fare rife-
rimento al libero schematismo e alla regola indeterminata che suppone. 1l
vincolo che si istituisce qui ¢ con quel conceptus terminator, con quel con-
cetto necessario della ragione che Kant identifica come idea. Di questo
vincolo vi ¢ solo esibizione indiretta. Se al riguardo ¢ ancora lecito parla-
re di conoscenza (« se ¢ lecito chiamare un semplice modo rappresentativo
gid una conoscenza...»)?!' lo si puo fare nel limite di un sensibile rappre-
sentare: di una rappresentazione simbolicamente densa che esibisce indi-
rettamente il suo oggetto. Quanto esibisce direttamente ¢ soltanto la rifles-
sione su di esso che il rappresentare (il gioco metaforico tra ordine diversi
del conoscere e del pensare) accende.

Intuizione riflessiva

Cost, per farla breve, «ogni nostra conoscenza di Dio ¢ solo simbolica»
(Ibidem). A questa conoscenza corrisponde un’intuizione riflessiva: un’im-
magine che da a pensare. A tale riguardo, potremmo osservare, anche Kant
combatte 'antropomorfismo, ma con intenti diversi da quelli di Nietzsche.
Questo non impedisce di considerare come un’ipoteca seria posta su ogni
sostanzialismo o naturalismo nella concezione della (conoscenza della) ve-
ritd quanto Kant osserva a proposito di cruciali concetti della tradizione
filosofica come «fondamento», «sostanza» i verbi «derivare» e «dipende-
re» (lbidem), cui potremmo aggiungere “categoria’, anche questi non so-
no altro che ipotiposi simboliche (e, dunque, non schematiche). Tali, cioe,
da aprire lo spazio della riflessione e non conoscenze determinate. Con la
conseguenza che saremmo tentati di congetturare che pure questi concet-
ti indispensabili a ogni discorso filosofico non sarebbero nient’altro che
metafore di cui ci siamo dimenticati I'etd. Una congettura assai rischiosa.
Basterebbe un nonnulla a farla scivolare in un estetismo della riflessione
paga di sé. Ma forse di questo non dovremmo preoccuparci. Le metafore
potrebbero aversene a male. Quel che ancora conta ¢ chiedersi quanta for-
za, quanta energia hanno i nostri pensieri.

?' 1. Kant, Critica della capacita di giudizio, a cura di E. Garroni e H. Hohenegger, Torino,
Einaudi, 1999, p. 187.

o1



FILIPPO DOMENICALI

Un precursore misconosciuto di Deleuze,
Luigi Bagolini

Importanza dei precursori... Non nel senso di precursore “triste” o
“buio” (sombre précurseur) di cui si tratta in Differenza e ripetizione, quanto
dei segni precursori di un pensiero in gestazione, ancora a venire. Nell'ope-
ra di Deleuze si possono rinvenire molti di questi segni anticipatori offerti
da pensatori-cometa: Jean-Jacques Rousseau come «precursore» di Kafka,
Céline e Ponge', Gabriel Tarde come precursore di Husserl?... Ma ¢ so-
prattutto Alfred Jarry come precursore di Heidegger a dominare indiscu-
tibilmente la categoria. Nel saggio su Rousseau Deleuze afferma che «Ci
sono due modi per incorrere nel rischio di misconoscere un grande auto-
re»: sia «ignorando la sua logica» sia soprattutto «ignorandone la capacita
e il genio comici, da cui l'opera trae generalmente il massimo della sua ef-
ficacia anticonformista»’. Egli dedica quindi due singolari articoli al con-
fronto fra Jarry e Heidegger, osservando come negli autori contemporanei
pilt importanti si avverta la necessita di un superamento della metafisica, e
'urgenza per la filosofia di «lasciare il posto ad altre forme di pensiero, ad
altri modi di pensare»?. Che si tratti di Nietzsche, Marx, Heidegger — op-

' G. Deleuze, Jean-jacques Rousseau precursore di Kafka, Céline e Ponge, (1962) in L’iso-
la deserta e altri scritti. Testi e interviste 1953-1974, trad. it. e cura di D. Borca, Torino, Einaudi,
2004, pp. 61-66.

> G. Deleuze, La piega. Leibniz e il Barocco (1988), trad. it. e cura di D. Tarizzo, Torino,
Einaudi, 2004, p. 179 (sul passaggio dalla filosofia dell’Essere alla filosofia dell’Avere — «avere un cor-
po» — «Gabriel Tarde, pilt che Husserl, ha davvero afferrato 'importanza di questo cambiamento).

3 G. Deleuze, Jean-Jacques Rousseau precursore di Kafka, Céline e Ponge, cit., p. 61.

* G. Deleuze, Creando la patafisica Jarry ha aperto la strada alla fenomenologia (1964), in L’i-
sola deserta, cit., p. 91.

93



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

pure di Jarry — si fa avanti sempre la stessa esigenza di oltrepassamento, di
“sfondamento” della metafisica’.

Eppure Deleuze sapeva bene che bisognerebbe diffidare dei precurso-
ri. Come insegnano i maestri della scuola epistemologica — Canguilhem in
particolare — il concetto di precursore in ultima istanza si rivela ambiguo,
poiché si tratta di un concetto volgare e non di un concetto scientifico.
Metodologicamente squalificato, il precursore ¢ spesso costruito a partire
da una certa maniera di intendere la storia delle scienze priva di senso sto-
rico e di critica epistemologica, al punto che «si potrebbero trovare ovun-
que dei precursori per tutto»®. Incompatibile con I'idea bachelardiana di
“rottura epistemologica”, il precursore perde il suo ruolo anticipatore per
conservare in Deleuze soltanto una valenza umoristica, il genio comico.
Insomma, i precursori non potrebbero essere che immaginari.

Ma allora, in questa immaginaria storia del pensiero, e solo entro que-
sti limiti, anche il dimenticato Luigi Bagolini potrebbe figurare fra i “pre-
cursori” di Deleuze; Bagolini (1913-2005) che non ha avuto direttamente
nulla a che vedere con Deleuze, ma che pure ¢ stato un rinomato filoso-
fo del diritto e della politica, studioso del Settecento britannico’, e verso
la fine degli anni Quaranta ha svolto un’importante ricerca sulla riflessio-
ne giuridico-politica humiana che ha dato luogo al volume: Esperienza giu-
ridica e politica nel pensiero di David Hume (1947)%. Si tratta di un’opera

> Ancora nel 1993 Deleuze ribadisce che «La patafisca (epf meta ti phisickd) ha precisamen-
te ed esplicitamente questo oggetto: la grande svolta, il superamento della metafisica. [...] Si puo
quindi considerare 'opera di Heidegger come uno sviluppo della patafisica [di Jarry]. La somiglian-
za fra i due autori ¢ allucinante» (G. Deleuze, Un precursore misconosciuto di Heidegger, Alfred Jarry,
in Critica e clinica [1993], trad. it. di A. Panaro, Milano, Raffaello Cortina, 1996, p. 191).

¢ G. Canguilhem, L bistoire des sciences dans I'euvre épistemologique de Gaston Bachelard
(1963), in Etudes d bistoire et de philosophie des sciences concernant les vivants et la vie, Paris, Vrin,
19947, p. 184; E. Delille, Usages et mésusages de la notion de précurseur en histoire des sciences et des
techniques, en particulier en histoire de la psychiatrie: a propos d’un échange épistolaire entre Henri
Ellenberger er Georges Canguilhem (1967), in «Revue dhistoire des sciences», vol. LXX, n. 2, 2017,
pp- 327-350.

7 Laureatosi nel 1936 all'Universitd di Roma sotto la guida di Giorgio Del Vecchio, Bagoli-
ni fu allievo anche del filosofo Pantaleo Carabellese. Professore di filosofia del diritto nelle univer-
sita di Siena, San Paolo del Brasile, Genova e Bologna, 'autore ¢ noto soprattutto per le sue ricer-
che sulla simpatia come fenomeno giuridico. Tra le sue opere: Diritto e scienza giuridica nella criti-
ca del concreto, Milano, Giuffre, 1942; La simpatia nella morale e nel diritto. Alcuni aspetti del pen-
siero di Adam Smith, Bologna, Zufh, 1952; Mito, potere e dialogo, Bologna, Il Mulino, 1967; David
Hume e Adam Smith. Elementi per una ricerca di filosofia giuridica e politica, Bologna, Patron, 1976.
Per un profilo bio-biliografico cfr. F. Bonazzi (a cura di), Luigi Bagolini maestro di cultura e di vita,
Milano, FrancoAngeli, 1990.

8 L. Bagolini, Esperienza giuridica e politica nel pensiero di David Hume, in «Studi senesi», a.
1946-1947-1948 (vol. LX), pp. 339-456; a. 1949 (vol. LXI), pp. 1-129 (e anche Circolo giuridico
dell'Universita, Siena, 1947); seconda ediz. Torino, Giappichelli, 1967% (da cui citiamo).

94



Filippo Domenicali

che presenta numerosi punti di contatto con l'interpretazione definita da
Deleuze nel mémoire di DES discusso nello stesso 1947 alla Sorbona, e che
sara pubblicato sei anni piu tardi (1953) col titolo: Empirismo e soggettivi-
ta. Saggio sulla natura umana secondo Hume. Di qui I'interesse per un pos-
sibile confronto fra le rispettive, sincroniche letture del filosofo scozzese, in
quanto potrebbe essere utile a chiarire alcuni nodi teoreticamente essenzia-
li e politicamente indispensabili.

Alla base di questa somiglianza c’¢ sicuramente un tratto d’epoca e
forse perfino di spirito del tempo. La congiuntura in Francia e in Euro-
pa sembra essere favorevole alla ripresa del pensiero humiano, soprattut-
to in seguito al rinnovamento determinato dalla pubblicazione del fonda-
mentale studio di Norman Kemp Smith: 7he Philosophy of David Hume
(1941) che ne inaugurava l'interpretazione in senso naturalistico. Deleuze
vi fa riferimento nel Corso su Hume (1957-1958) quando sottolinea che
delle tre possibili interpretazioni dell’autore — scettica, tradizionale e 7a-
dicale — ¢ proprio quest’ultima a dover essere privilegiata in quanto per
essa «l’essenziale ¢ la pratica. [...] Questa ¢ 'interpretazione di Norman
Kemp Smith»?. D’altra parte nel 1946 il valente storico della filosofia del-
la Sorbona André Leroy aveva proposto la prima traduzione francese inte-
grale del Trattato sulla natura wumana, seguita nel 1947 dalle due Ricerche
(sull'intelletto umano e sui principi della morale) '°. Gaston Berger saluta
favorevolmente le nuove edizioni affermando che finalmente si ¢ in pos-
sesso di un’immagine completa dell’autore, e come in precedenza fosse sta-
to «un grave errore separare il primo libro del 77attato dagli ultimi due

* G. Deleuze, Corso su Hume (1957-1958), trad. it. di A. Franzoni, in Lettere e altri testi,
Macerata, Giometti&Antonello, 2021, p. 134. Sul punto anche Bagolini osserva che «La proble-
matica morale & nella storia della produzione humiana posta in primo piano dai risultati degli studi
di Norman Kemp Smith» (L. Bagolini, Esperienza giuridica e politica nel pensiero di David Hume,
cit., p. 3). Cfr. N. Kemp Smith, 7he Philosophy of David Hume. A critical study of its origins and cen-
tral doctrines, London, MacMillan, 1941, p. VI: «Books II and III of the Treatise are in date of first
composition prior to the working out of the doctrines dealt with in Book I».

' Cfr. D. Hume, T7aité de la nature humaine, Paris, Aubier Montaigne, 1946, 2 voll;
Enquéte sur l'entendement humain, Paris, Aubier Montaigne, 1947; Enquéte sur les principes de la
morale, Paris, Aubier Montaigne, 1947. La traduzione precedente di Maxime David concerne-
va solo il primo libro ed era compresa nel vol. II delle Fuvres choisies de Hume curate da L. Lévy-

Bruhl (Paris, Alcan, 1912).

95



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

dedicati alle Passioni e alla Morale»''. 1l giovane Deleuze mostra di ave-
re appreso la lezione. Fin dalla prima pagina di Empirismo e soggettiviti
egli dichiara che «<Hume ¢ un moralista, un sociologo prima di essere uno
psicologo» '* e per poterlo essere veramente.

Dimensione pratica e ricerca della concretezza sembrano essere i trat-
ti distintivi della lettura deleuziana, in un frangente storico-culturale nel
quale la filosofia francese tenta di muovere appunto “verso il concreto”,
sfuggendo alla tradizione razionalista, idealista e poi fenomenologica do-
minante all’interno dell’accademia. Con Hume si tratta di riprendere al-
la radice una tradizione alternativa interna alla modernitd, quella delle fi-
losofie empiriste e pluraliste anglo-americane magistralmente illustrate da
Jean Wahl nei suoi lavori giovanili'®>. Anche per il giovane Deleuze — cosi
recita I'ultima frase di Empirismo e soggettivita — «La filosofia deve costitu-
irsi come la teoria di cio che facciamo, non come la teoria di cid che é»'“.
La ripresa di Hume conduce quindi alla scoperta di un nuovo naturalismo
(Partificio ¢ ancora natura), allo sviluppo di una filosofia della differenza
e della ripetizione che si traduce, sul piano feoretico, in un’originale criti-
ca della soggettivita trascendentale e della Rappresentazione (le relazioni in
Hume non sono 'oggetto di una rappresentazione ma i mezzi di un’attivi-
ta, appartengono alla pratica), mentre sul piano politico si esplica in un’ef-
ficace critica del contratto e della Rappresentanza in nome di una visione
pitt sociale del diritto e della giurisprudenza'.

Nella lettera che Deleuze invia ad Arnaud Villani alla fine del 1986
enuncia «tre semplici criteri» che debbono presiedere ad ogni ricostruzione
storico-filosofica ben fatta: «<non c’¢ libro “degno” di essere scritto se non
1) quando si pensa che nei libri sullo stesso argomento o su un argomen-
to affine vi sia una sorta di errore globale (funzione polemica del libro); 2)
quando si pensa che qualcosa di essenziale sull’argomento sia stato dimen-
ticato (funzione innovativa del libro); 3) quando si ritiene di poter creare

""" G. Berger, David Hume, Traité de la nature humaine, Les Etudes philosophiques», n.s.,
a. I, n. 2 (1946), p. 155.

2 G. Deleuze, Empirismo e soggettivita. Saggio sulla natura umana secondo Hume (1953),
trad. it. e cura di F. Domenicali, Napoli-Salerno, Orthotes, 2018, p. 11. Cosi anche nel David
Hume con A. Cresson: «Hume ¢ innanzitutto un moralista, e dunque un sociologo, uno storico,
prima di essere un filosofo» (A. Cresson, G. Deleuze, David Hume [1952], trad. it. e cura di F.
Domenicali, Napoli, Orthotes, 2021, p. 36).

' Cfr. J. Wahl, Les philosophies pluralistes d’Angleterre et d’Amérique, Paris, Alcan, 1920.

' G. Deleuze, Empirismo e soggettivita, cit., p. 162.

15 Per Hume «Il principale problema dello Stato non ¢ un problema di rappresentanza, ma
di credenza» (ivi, p. 51).

Q6



Filippo Domenicali

un nuovo concetto (funzione creatrice)»'°. Rispetto a Hume, /errore ¢ sta-
to credere che si trattasse di un teorico della conoscenza quando si trattava
innanzitutto di un moralista, mentre la dimenticanza consiste nell’aver tra-
scurato il II e III libro del 77attato, dedicati alle passioni e alla morale, pri-
vilegiando il I dedicato all'intelletto. Per quanto concerne i nuovi concerti
humiani, «il suo apporto creatore piti essenziale», nella Prefazione all’edi-
zione americana di Empirismo e soggettivita (1991) Deleuze sottolinea che
Hume «Ha imposto il concetto di credenza, e ’ha messo al posto della co-
noscenza [...] Ha dato all’associazione di idee il suo senso autentico [...]
Ha fondato la prima grande logica delle relazioni», e infine ha fornito una
sorprendente risposta al problema dell’To: «cosa siamo? Siamo delle abi-
tudini, nient’altro che abitudini, abitudine a dire lo...». Rispetto all’asso-
ciazione soprattutto non si deve dimenticare che «non ¢ affatto una teoria
della mente umana, ma una pratica delle formazioni culturali e convenzio-
nali (convenzionali e non contrattuali) [...] 'associazione di idee ¢ per il
Diritto» ", per 'economia, per I'estetica, per la cultura in generale, per tut-
to cid che concerne la pratica dell’'uomo in societa. Conversando con Toni
Negri su movimenti e istituzioni, Deleuze sottolinea che «Nelle “istituzio-
ni” ¢’¢ un preciso movimento che si distingue allo stesso tempo dalle leggi
e dai contratti» in quanto si tratta di «creazioni collettive» che non hanno
nulla a che vedere con le grandi rappresentazioni. In Hume ¢ rinvenibile
«una concezione assai creativa dell’istituzione e del diritto» 8,

Tra i primi a riconoscere la rilevanza etico-politica della ricerca deleu-
ziana, fin dalla meta degli Ottanta’, Ubaldo Fadini ha insistito sulla po-
sitivita del «rapporto tra le “tendenze” dell'umano e il dispositivo istitu-
zionale» valorizzando la densa antologia Istinti e istituzioni (1953) di cui
insieme a Katia Rossi ha curato 'edizione italiana. Fadini individua nei te-
sti giovanili di Deleuze «le premesse di quella critica del primato della leg-
ge che attraversa, come un filo rosso, l'intera opera deluziana, dai lavori su

16 G. Deleuze, A Arnaud Villani (29/12/86), in Lestere, cit., p. 96.

7" G. Deleuze, Prefazione all'edizione americana di Empirismo e soggettivitd, in Due regi-
mi di folli e altri scritti. Testi e interviste 1975-1995, trad. it. e cura di D. Borca, Torino, Einaudi,
2010, pp. 303-304.

'8 G. Deleuze, Controllo e divenire (1990), in Pourparler 1972-1990, trad. it. di S. Verdic-
chio, Macerata, Quodlibet, 2000, p. 223.

1 Ci riferiamo al fondamentale volume su Gehlen: cfr. U. Fadini, I/ corpo imprevisto. Filo-
sofia, antropologia e tecnica in Arnold Geblen, Milano, FrancoAngeli, 1988; ma anche a Deleuze plu-
rale. Per un pensiero nomade, Bologna, Pendragon, 1998, cosi come ad alcuni saggi piti recenti: //
tempo delle istituzioni. Percorsi della contemporaneita: politica e pratiche sociali, Verona, ombre cor-
te, 2016; I/ senso inatteso. Pensiero e pratiche degli affetti, Verona, ombre corte, 2018; Astraverso
Deleuze. Percorsi, incontri e linee di fuga, Verona, ombre corte, 2020.

97



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Nietzsche e su Spinoza a quelli scritti assieme a F. Guattari». Infatti prose-
gue sottolineando che «Legando “in negativo” la legge all’utilita e facendo
di quest’ultima un presupposto dell’obbligazione, Deleuze apre la strada
al protagonismo dell’istituzione, che ritiene 'aspetto positivo della societa
proprio nel suo rapporto di fondo con le tendenze, non quello negativo».
Nella Postfazione all'edizione italiana di Empirismo e soggettivita, Fadini in-
travede ancora «il compito etico-politico ripreso da Deleuze e riarticolato
successivamente in molteplici maniere» proprio nella «ri-elasticizzazione
del pratico»?' attraverso la dilatazione delle passioni resa possibile dall’in-
venzione istituzionale, attuata sul puro piano di immanenza degli affetti.

Nella lettura deleuziana dell’empirismo di Hume «non c¢’¢ nulla di tra-
scendentale», niente di & priori nella mente che vada oltre la natura uma-
na. Il suo problema ¢ empirico, concerne esclusivamente il fatto: guid fac-
#i? Qual ¢ il fatto della conoscenza? Il superamento. Il soggetto crede, cioe
afferma piu di quanto non sappia. E qual ¢ il fatto della morale? Anco-
ra il superamento. Il soggetto inventa a partire dal dato una totalita artifi-
ciale capace di mettere in relazione elementi disparati. Il soggetto ¢ quindi
un duplice processo di auto-sviluppo, e cio che si sviluppa ¢ soggetto. De-
leuze scrive che credenza e invenzione sono la «doppia forza» della sogget-
tivita, I’atto conoscente e ’atto morale: «credere e inventare, ecco cio che fa
il soggetto in quanto tale»**. Questo soggetto pratico si confronta col mon-
do artificiale della cultura. In Hume troviamo un radicale pessimismo nei
confronti della natura umana unito a un’istintiva fiducia nell’invenzione
tecnica capace di correggerla. In una pagina importante del 7rattato egli
scrive che «Gli uomini [...] non possono cambiare la loro natura. Tutto
cid che possono fare ¢ cambiare la propria situazione»®. Deleuze sottoli-
nea che si tratta del primo principio di ogni seria filosofia politica, la quale
«Non consiste nel cambiare la natura umana, ma nell’inventare delle con-

20 U. Fadini, Deleuze positivo, introduzione a G. Deleuze, Istinti e istituzioni (1953), trad. it.
e cura di U. Fadini, K. Rossi, Milano, Mimesis, 2002, p. 9.

2t U. Fadini, Effetto Deleuze. Conseguenze di una lettura, postfazione a G. Deleuze, Empiri-
smo e soggettivita, cit., p. 174.

22 G. Deleuze, Empirismo e soggettivita, cit., p. 101.

2 Cfr. D. Hume, Trattato sulla natura wmana, trad. it. di A. Carlini, E. Lecaldano, E.
Mistretta, in Opere filosofiche, vol. 1, Roma-Bari, Laterza, 1987, p. 569 (e G. Deleuze, Empirismo
e soggettivita, cit., p. 50).

o8



Filippo Domenicali

dizioni artificiali oggettive tali che gli aspetti malvagi di questa natura non
possano trionfare»?4.

La morale, la politica, la giustizia e il governo non sono che invenzioni
umane, mezzi indiretti volti ad estendere, vivacizzare e correggere le creden-
ze e gli affetti al fine di rimediare alla fondamentale parzialita della natu-
ra umana, facendo si che 'interesse generale divenga oggetto di credenza e
passione. Il fatto ¢ che in natura vige la piti assoluta contraddizione. Che si
sia partigiani della natura umana egoista o simpatetica, I'egoismo e la sim-
patia si oppongono entrambi alla costituzione della societa. In realta I'uo-
mo ¢ molto meno egoista e simpatetico che parziale, in quanto la sua ge-
nerosita e la sua simpatia naturali sono limitate dai principi della natura
umana (associazione e passione) che ne designano ineluttabilmente gli og-
getti (simpatizziamo naturalmente con i nostri vicini, i nostri simili e i no-
stri parenti). Di qui un’alternativa: estendersi e soddisfarsi artificialmente
oppure annullarsi a vicenda. Secondo Deleuze in Hume «Il problema mo-
rale e sociale consiste nel passare dalle simpatie reali che si escludono a vi-
cenda, a un tutto reale che includa queste simpatie. Bisogna estendere la
simpatia»® integrandola artificialmente in uno spazio in cui possa esercitar-
si liberamente. La morale inventa quindi una norma («Un insieme di mezzi
orientati»), una regola o uno schema per la costituzione di una totalita artifi-
ciale preposta a integrare le simpatie. La regola generale ¢ «una passione ri-
flessa nell'immaginazione» . La passione si estende perché si riflette, cosic-
ché «Le regole sono i procedimenti riflettenti, le idee della pratica»?’.

Per Hume natura e cultura, tendenza e istituzione, non si oppon-
gono frontalmente ma si compenetrano costituendo un nesso inscindibi-
le. Essi formano un insieme, un complesso. Infatti, natura e cultura sono
una cosa sola nella misura in cui 'una si soddisfa nell’altra, mentre sono
due cose diverse nella misura in cui la prima non spiega la seconda. De-
leuze scrive che «Il bisogno ¢ naturale, ma non c’¢ soddisfazione del biso-
gno, o almeno costanza e durata per questa soddisfazione, se non artificia-
le, industriale, culturale»?®; insomma «La natura non perviene ai suoi fini

# G. Deleuze, Empirismo e soggettivita, cit., p. 50.
» Ivi, p. 37.
% Ivi, p. 59.
7 Ivi, p. 61.
% Ivi, p. 41.

99



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

se non per mezzo della cultura, la tendenza si soddisfa soltanto attraverso
Iistituzione»®. Il fatto ¢ che la tendenza ¢ generale e «non é mai astratta dai
mezzi che si organizzano per soddisfarla». Lartificio assicura alla tendenza
uno spazio in cui esercitarsi svincolata dai suoi limiti naturali. E «nel senso
in cui 'uomo ¢ una specie inventiva, Iartificio ¢ ancora natura.

Si tratta di un’idea che assume una rilevanza politica con la teoria delle
istituzioni. Secondo Hume infatti la societa non ¢ fondata sulla promessa,
come ritenevano i teorici del contratto, bensi sull’utilitd. Non si tratta di li-
mitare, ma di integrare e totalizzare le energie sociali. Deleuze scrive che in
Hume «L’essenza della societa non ¢ la legge, ma l'istituzione». La legge in-
fatti ¢ una limitazione delle imprese e delle azioni, e considera solo I'aspet-
to negativo della societa (i “diritti naturali” degli individui secondo il di-
spositivo contrattuale), mentre I'istituzione «¢& invece un modello di azioni,
una vera e propria impresa, un sistema inventato di mezzi positivi, un’in-
venzione positiva di mezzi indiretti»**. Di qui una diversa concezione della
societa: «La societa ¢ un insieme di convenzioni basate sull’utilita, e non un
insieme di obblighi fondati sul contratto». La legge socialmente non ¢ orgi-
naria perché «presuppone un’istituzione da limitare».

Cosi cambia anche il senso del rapporto fra natura-cultura: in effetti
«non si tratta pilt dei rapporti tra i diritti e la legge, ma tra i bisogni e le isti-
tuzioni». Si tratta di una questione di utilita. Le istituzioni soddisfano una
tendenza o un istinto®! presentandosi come un «modello di azioni [...] un
sistema prefigurato di soddisfazione possibile». La «concezione istituziona-
listica» di Hume interpreta quindi il sociale come un ambito «profonda-
mente creativo, inventivo [...] positivo», ponendo la mancanza, il negati-
vo e il bisogno al di fuori di esso. Listituzione o convenzione ¢ un sistema
di mezzi «indiretto, obliquo, inventato, in una parola culturale».

Ma che cosa spiega infine le istituzioni? In effetti la tendenza e I'uti-
lita non spiegano l'istituzione pit di quanto la natura non spieghi la cul-
tura. Essendo un sistema di mezzi obliqui e indiretti, le istituzioni sociali
non soddisfano le tendenze senza al contempo contraddirle, costringendo-
le, forzandole e incanalandole all’interno di determinati percorsi d’azione.
Sarebbero state possibili mille altre istituzioni, perché proprio queste? Per
comprendere il significato psico-sociologico dell’istituzione bisogna esa-
minare il rapporto fra la tendenza, le circostanze e 'immaginazione: «Cio

» Ivi, p. 43.

30 Ivi, pp. 44-45.

31 «Che una tendenza si soddisfi in un’istituzione ¢ un fatto» (la sessualitd nel matrimonio,
I’avidita nella proprieta ecc.).

100



Filippo Domenicali

che spiega l'istituzione non ¢ la tendenza, ma la riflessione della tendenza
nellimmaginazione» secondo le circostanze; «le istituzioni sono determina-
te dalle figure definite dalle tendenze a seconda delle circostanze, quando
si riflettono nell'immaginazione, e in un’immaginazione soggetta ai prin-
cipi di associazione» e della passione. L’istituzione ¢ il figurato.

Anche Bagolini aveva insistito su questi temi. In Esperienza giuridica
e politica nel pensiero di David Hume (1947) I'autore sottolinea «’'impor-
tanza e la crescente attualita del pensiero di Hume» in diversi settori della
cultura contemporanea, compresa la filosofia del diritto; pertanto si propo-
ne di fornire un contributo all’interpretazione della «teoria humiana con-
cernente le condizioni psicologiche di possibilita e di formazione di alcuni
concetti giuridici»** illustrandone il fondamento psicologico. Secondo Ba-
golini Hume ¢ il pensatore giuridico-politico pitt originale del Settecento
britannico per la sua radicale presa di posizione «contro alcuni presuppo-
sti del giusnaturalismo e contro la teoria contrattuale, contro la deduzio-
ne analitica ed astrattamente razionalistica del fondamento del diritto»3?,
riproponendo i medesimi problemi in maniera antidogmatica e in funzio-
ne delle concrete condizioni psicologiche della vita sociale. La sua ¢ una cri-
tica anti-intellettualistica e anti-giusnaturalistica che pone la societa «co-
me condizione di possibilitd e fondamento del diritto»* (non viceversa).
Allorigine dell’ordinamento giuridico ¢’¢ un infatti un interesse eminen-
temente sociale. Eppure, come sappiamo, la socialita di per sé non ¢ natu-
rale: «Per essere socialitd concreta deve essere socialita giuridica, deve ap-
punto implicare lartificialita del diritto». La giustizia (la societa giuridica
come convenzione) «sorge come rimedio ad alcuni inconvenienti che deri-
vano dall’egoismo e dalla generosita limitata»®.

Bagolini enfatizza l'originalita della trattazione di Hume rispetto a
predecessori e contemporanei: Hobbes, Locke, Shaftesbury, Mandeville, J.
Butler, Hutcheson e A. Smith, cosi come sviluppa un serrato confronto con
Kant*. Come Deleuze, anch’egli ¢ convinto che in Hume «Tutta la trat-
tazione dei problemi intorno al fondamento del diritto e della societa [sia]

L. Bagolini, Esperienza giuridica e politica nel pensiero di David Hume, cit., p. 1.
Ivi, p. 5.

3 Ivi, p. 26.

3 Ivi, p. 42.

Ivi, pp. 234 ss.

101



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

presupposta alla trattazione dei problemi politici», cosicché il suo itinera-
rio procede «dal problema giuridico, inteso in senso lato, come problema di
struttura della societa, al problema politico»* in quanto tale.

La teoria dell’artificio contenuta nel III libro del 77attaro costituisce
Pelemento fondamentale della concezione giuridico-politica di Hume in
quanto fornisce la «spiegazione del fondamento psicologico dell’esperien-
za sociale nei suoi due aspetti giuridico e politico»*. Il diritto ¢ essenzial-
mente convenzgione, cioé¢ un rimedio artificiale offerto dall’ordinamento e
fondato sull’artificio psicologico che tende ad alterare la direzione naturale
delle passioni”. Come Bagolini osserva a proposito del sentimento di giu-
stizia, «proprio in virth di tale artificio, la possibilita che I'interesse ha di
obliquarsi alla minima riflessione, facendosi interesse comune, ¢ la condi-
zione che rende a sua volta possibile il sorgere di una ‘convenzione fra tut-
ti i membri della societd’»*. «Obliquazione» significa che un minimo di 7i-
flessione pud modificare la direzione della passione, presupponendo «come
principio del suo movimento un ‘interest che non sia ancora ‘common’ ma
che debba diventarlo»*!. Leffetto delle regole generali ¢ quindi una modi-
ficazione nella direzione della passione capace di frenarla e correggerla. So-
no artificiali perché raggiungono il loro fine soltanto in maniera obliqua,
mediata e indiretta.

In tal senso “naturale” e “artificiale” estendono i loro significati abi-
tuali andando a costituire ancora una volta un complesso. Come Bagoli-
ni osserva, in Hume « rispettivi significati dei due termini, di naturale e
artificiale, si implicano scambievolmente senza contraddizione [...] anche
Partificio [...] si presenta a Hume naturale. [...] E naturale perché la sua
formazione corrisponde ad un’invenzione ‘assolutamente necessaria’ della
mente umana» %, cosicché si ha «una profonda implicazione fra cio che ¢
naturale e cio che ¢ artificiale»®. Il diritto ¢ percio U'artificio giuridico con-
cepito psicologicamente. A sua volta, l'artificio specificamente politico e la

37 1vi, p. 166.

3% Ivi, pp. 225-226.

% Lartificio giuridico «si determina mediante un giudizio causale che assume la forma di
relazione di mezzi a fine: deliberazione dei mezzi idonei al perseguimento di un fine desiderato». Si
tratta di un «rimedio» che non dipende dalla natura ma dal giudizio, al fine di superare la propen-
sione degli uomini a preferire cid che & contiguo rispetto a cid che ¢ lontano, e si esplica attraverso
la formazione di regole che assumono la forma di «giudizi direttivi pratici» (ivi, p. 228).

0 Tvi, p. 39.

41 Tvi, p. 41. Cosi «Il fondamento psicologico del diritto ¢ scoperto in questo momento di
riflessione della ragione sulla immediatezza dell’interesse individuale, mediante cui l'interesse indi-
viduale diventa sociale» (ivi, p. 23).

2 Ivi, pp. 20-21.

 Ivi, p. 141.

102



Filippo Domenicali

sua applicazione allo Stato (che Hume identifica con il governo) dovra es-
sere concepito 7on come «una catarsi della natura umana, che, come tale,
non potrebbe altro che essere illusoria, ma [come] un cambiamento della
‘situazione’ in alcuni uomini, in virtti del quale legislatori e magistrati pos-
sano trovare nell’interesse pubblico il loro proprio interesse immediato» .

Le somiglianze nell’interpretazione di Hume sono notevoli. Ma qui i
punti di contatto si arrestano. Bagolini non ¢ Deleuze, non c¢’¢ dubbio, e
probabilmente come personalita filosofiche difficilmente si potrebbero im-
maginare due figure piti lontane. Sono veramente agli antipodi. Da un la-
to Bagolini, uomo delle istituzioni e perfino preside della Facolta di Scienze
politiche di Bologna negli anni della contestazione (1966-69), «Contesta-
tore dei contestatori»®®; dall’altro lato della barricata non potremmo che
immaginare Deleuze, ostinatamente minore e minoritario, sempre aperto a
nuove sperimentazioni, in una fumosa aula di Vincennes...

Ma certo, dalla storia immaginaria del pensiero non si possono esclu-
dere sotterranee influenze, forse indirette. Bagolini in effetti era uno studio-
so noto agli ambienti parigini e della Sorbona nell’epoca in cui Deleuze
compiva la sua formazione. Jean-Pierre Vernant recensisce il libro su Hu-
me per il «Journal de Psychologie normale et pathologique» del 1952, de-
finendolo «un libro ben documentato e intelligente» “ su alcuni aspetti del
pensiero del filosofo scozzese fino ad allora poco frequentati. Martial Gue-
roult dal canto suo I'anno seguente (1953) dedica a un’altra opera di Ba-
golini (La simpatia nella morale e nel diritto. Aspetti del pensiero di Adam
Smith) una favorevolissima recensione, apparsa sulla «Revue philosophique
de la France et de Iétranger», nella quale loda la sua competenza: si tratta
di un dibro pieno di maestria e lucidita» frutto di un’«analisi molto precisa
e dettagliata» attraverso la quale Bagolini ¢ «riuscito pienamente nell’inten-
to che si proponeva: restituire brevemente nel suo significato esatto la dot-

“ Ivi, p. 169.

® G. Morra, Luigi Bagolini. Studioso, maestro, uomo, in F. Bonazzi (a cura di), Luigi Bago-
lini, cit., p. 32.

 ]J.-P. Vernant, Luigi Bagolini — Esperienza giuridica e politica nel pensiero di David Hume,
in «Journal de Psychologie normale et pathologique», vol. XLV, n. 1 (1952), pp. 112-113.

103



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

trina di A. Smith sottolineandone I'interesse attuale e fornendo al contem-
po un’utilissima notizia bibliografica» .

Gueroult ci suggerisce dunque le conclusioni. In fondo fra Bagolini
“precursore misconosciuto” e Deleuze c¢’¢ tutta la differenza che puo es-
serci fra un serio e documentato storico della filosofia del diritto, atten-
to a rispettare le norme della disciplina restituendo il «significato esatto»
delle dottrine, e un brillante, giovanissimo filosofo teoretico che ha 'am-
bizione di individuare in Hume non soltanto l'originalita di un pensiero
del passato, ma I'attualitd di un nembo non-storico che incrocia il presen-
te contribuendo a ripensarlo. Percid Deleuze eccede continuamente la let-
tera dei testi humiani, sconfina al di 1a del pensato per raggiungere cio che
ancora effettivamente si da da pensare, individuando aperture o virtualita
inespresse, saturando il piano instaurato da un autore che pensa abbia an-
cora qualcosa da offrire... forzando il documento (non pitt soltanto “mo-
numento”) a superarsi in direzione del nuovo®.

Fare teoria filosofica per il giovane Deleuze significa tentare di «svi-
luppare fino in fondo le necessarie implicazioni di una questione posta»,
subordinando, sottomettendo forzosamente le cose alla questione «in ma-
niera tale che, in questa sottomissione coatta e forzata, manifestino un’es-
senza, una natura». Metodo problematico, la storia della filosofia cosi ri-
scritta non si presenta pilt come mera operazione ricostruttiva tendente a
restituire il “vero” pensiero dell’autore, storicamente situato, ma ¢ gia pra-
tica della filosofia (fout court) concepita come creazione di concetti, volon-
ta creatrice. «In veritd, una sola specie di obbiezioni ¢ valida: quella che
consiste nel mostrare che la questione posta da un certo filosofo non ¢ una

buona questione, che non forza abbastanza la natura delle cose...»*.

¥ M. Gueroult, L. Bagolini — La simpatia nella morale e nel diritto, in «Revue Philosophi-
que de la France et de I'étranger», vol. CXLIII, n. 4-6, 1953, pp. 276-280; riprodotta in F. Bonaz-
zi (a cura di), Luigi Bagolini, cit., pp. 76-80. Bagolini aveva conosciuto personalmente Gueroult
nei primi anni Cinquanta (1950-1954) quando entrambi tenevano dei corsi all’Universita statale
di San Paolo del Brasile.

# Sul punto cfr. anche G. Rametta, Deleuze interprete di Hume, Milano, Mimesis, 2020, p.
15: «La portata di questa lettura va compresa in chiave teoretica, pilt ancora che storico-filosofica».
Per uno studio delle fonti di Deleuze cfr. C. Paoletti, Le fonti storiografiche dell interpretazione deleu-
ziana di Hume, in M. Iofrida, F. Cerrato, A. Spreafico (a cura di), Canone Deleuze. La storia della
Selosofia come divenire del pensiero, Firenze, Clinamen, 2008, pp. 39-52.

¥ G. Deleuze, Empirismo e soggettivita, cit., p. 130 (corsivo nostro).

104



GIANLUCA GARELL]

Dopo - la filosofia.
Un breviario storico-sentimentale

La Metafisica di Aristotele raccoglie notoriamente appunti sugli argo-
menti metd ta physikd che Aristotele sviluppava nel corso delle sue lezioni.
Colui che la tradizione avrebbe identificato come «lettore» per eccellenza — il
pensatore icasticamente immerso in uno studio solitario — esercita la propria
phoné di fronte a un uditorio; sicché nella traccia testuale di cui disponiamo,
a distanza di secoli, si depositano domande, chiarimenti, divagazioni, osser-
vazioni. I ragionamenti appaino ellittici, ripetitivi, o ancora cristallizzati al-
lo stato di abbozzo. Cosi incomincia, secondo la tradizione, il primo libro:

Tutti gli esseri umani [anthropoi] per natura desiderano [oregontai] sape-
re. Ne ¢ segno 'amore [agapesis] per le sensazioni: infatti, queste sono amate
per sé stesse, anche indipendentemente dall’utilita, e pit di tutte le altre
quella che si esercita per mezzo degli occhi. Infatti, non solo per I'azione,
ma anche quando non intendiamo agire, preferiamo il vedere a tutte, per
cosl dire, le altre. La causa ¢ che la vista ci fa conoscere piti di tutte le altre
sensazioni e ci mostra molte differenze fra le cose. Per natura gli animali
sono dotati di sensibilitad, ma da questa in alcuni di essi non si genera alcun
ricordo, mentre in altri si. E pertanto questi ultimi sono pit intelligenti e
pil capaci di imparare rispetto a quelli che non possono ricordare; sono in-
telligenti, ma senza capacita di imparare, gli animali che non sono in grado
di udire suoni (per esempio le api e se c’¢ qualche altro genere di animali di
questo tipo), mentre imparano quanti, oltre al ricordo, hanno anche il senso
dell’'udito. Ora, mentre gli altri animali vivono di immagini e di ricordi, e
partecipano poco dell’esperienza, il genere umano vive, invece, anche di arte
[technei] e di ragionamenti [logismois]".

' Aristotele, Metafisica1.1.980a21-b28. La traduzione di riferimento ¢ quella di Enrico Berti
(Roma-Bari, Laterza, 2017), che nelle citazioni qui prodotte ¢ stata tuttavia confrontata con le ver-

105



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Nell’incipit gia si dispiegano varie modalita di «appetito» [orexis] pro-
prie dell'umano: desiderare, amare, sentire, imparare, ricordare, produrre,
ragionare. Come sua consuetudine, per esporre le proprie tesi Aristotele si
richiama a evidenze ampiamente condivise: in particolare qui al fatto che
gli anthropoi sono per natura curiosi. La loro curiositas non ha un oggetto
specifico, né si limita al desiderio di acquisire nozioni o informazioni uti-
li alla soluzione di qualche problema determinato. Piuttosto, essa denota
un piacere di conoscere puro, fine a sé stesso; sentimento che caratterizza
’animale umano pit di qualunque altro dei viventi. Il «segno» di tutto cio
¢ Lagapesis per le sensazioni. Ma non si tratta solo del fatto che, quando i
sensi difettano (o magari non funzionano proprio), qualunque azione di-
viene piu difficile. No: il «sentire» piace di per sé — anche perché ci fa senti-
re vivi. Fra i cinque sensi di cui dispongono, continua Aristotele, gli uma-
ni tendono a prediligere la vista; alla quale, non per nulla, sin dai tempi piu
antichi ¢ stata riconosciuta una certa preminenza. Grazie al vedere si gene-
ra infatti la «scena del mondo»: sul piano biologico, cid consente all’anima-
le che lo possiede di optare con un certo anticipo fra alternative di azione,
a seconda delle situazioni; permette una presa di distanza dal reale, com-
prese le sue potenziali insidie.

Negli studi raccolti sotto il titolo di Organismo e liberta (1967) Hans
Jonas, richiamando in buona misura la prospettiva aristotelica (anche sul-
la scorta del magistero di Heidegger), afferma che la capacita della vista di
creare immagini si basa su tre caratteristiche: «1) simultaneita nella rap-
presentazione di qualcosa di molteplice, 2) neutralizzazione della causalita
dell’affezione sensoriale, 3) distanza in senso spaziale e spirituale»?. L’altro
senso a distanza di cui molti dei viventi sono dotati, 'udito, impone inve-
ce i propri contenuti a un soggetto fondamentalmente passivo; inoltre, pilt
che rappresentare qualcosa nella stabilita della sua forma, esso descrive un
evento nel suo divenire. Anche il tatto, per parte sua, ha un carattere pro-
cessuale, poiché muove dall’addizione di elementi sensoriali: la mano, per
esempio, sente progressivamente la forma dell’oggetto che sta toccando.
Ma la presentazione a distanza di un «molteplice simultaneo» rimane una
prestazione esclusiva della vista: il quadro complessivo della visione dipen-

sioni di Carlo Augusto Viano (Torino, Utet, 1995) e di Giovanni Reale (Napoli, Loffredo, 1978)
e modificata in pilt punti.
* H. Jonas, Organismo e liberta, a cura di P. Becchi, Torino, Einaudi, 1999, pp. 179-80.

106



Gianluca Garelli

de dal movimento del soggetto che percepisce, ossia dalla prospettiva che
questi di volta in volta assume?.

L’insieme di questi caratteri ha finito per imprimere un segno de-
cisivo sulla formazione della mentalita e del linguaggio occidentali. Co-
me scrive ancora Jonas, «lo spirito ¢ andato dove la vista ha indicato di
andare»; che ¢ come dire: la forma in cui si esprime la cultura umana, al-
meno in Occidente, ¢ in buona misura riconducibile a una certa prevalen-
za del paradigma visivo nell’interpretazione dell’esperienza’. Ma Aristotele
allude anche al fatto che, piu degli altri sensi, il vedere permette di distin-
guere le differenze fra le cose. Il che, in gran parte, spiega anche la fortuna
della metafora della theoria: un termine dalla semantica stratificata, per la
cui traduzione, per esempio, il latino optava a volte per contemplatio (paro-
la che ne accentua la sfumatura religiosa, contenendo a propria volta zem-
plum, ossia lo spazio del cielo che il sacerdote delimitava allo scopo di trar-
re auspici osservando il volo degli uccelli).

In questione, per Aristotele, non sono tuttavia i vantaggi biologici che
la vista garantisce, bensi anzitutto il piacere peculiare che essa ¢ in grado di
procurare. La sua argomentazione sembra muoversi in un circolo: gli esseri
umani amano il sapere in quanto sono amanti delle sensazioni; d’altra par-
te, amano le sensazioni perché queste permettono di sapere. Non si tratta
pero di un vizio logico: I'argomento mira anzi a rendere esplicito qualco-
sa di intuitivamente noto a chiunque. In tal senso, semmai ¢ interessante
osservare che la Metafisica prende le mosse da un’apparente ovvieta. Ma il
punto ¢ proprio questo: un sentire autenticamente filosofico scaturisce dal
piacere implicito nel ripensamento di cid che pare noto, addirittura ovvio.
Filosofare significa fermarsi a riflettere — la lingua tedesca dira poi nachden-
ken: meditare, pensarci su, ripensarci.

Non per nulla, nella pagina aristotelica viene poco dopo messa a tema
la capacita di ritenere. L’anthropos & messo a confronto con gli altri «anima-
li» (ovvero gli esseri capaci di sentire), per sostenere che a differenziare I'u-

5 vi, p. 202.

4 Ivi, pp. 189-97.

> Le peculiarita della visione sono state fra Ialtro determinanti nel plasmare una concezione
dell’eternita intesa come nunc stans (ossimoro di qualcosa come un eterno presente). Sulle implica-
zioni filosofiche di questi aspetti si veda anzitutto H. Arendt, La vita della mente (1978), a cura di
G. Zanetti, Bologna, Il Mulino, 1987, pp. 197-216; nonché, piu in generale, R. Rorty, La filosofia
e lo specchio della natura (1979), Milano, Bompiani, 1986.

107



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

mano ¢ il possesso e l'uso della memoria. Gli animali piu intelligenti sono
quelli che possono apprendere; ma sono in grado di farlo solamente quelli
capaci di ricordare. Invero, qui Aristotele non si sofferma a definire precisa-
mente che cosa sia la «memoria» per lui: si limita a sottolinearne la funzione
in rapporto alle sensazioni e all’intelligenza. In questo contesto, per «<memo-
ria» sembra comunque intendersi una certa capacita dell’anima di conserva-
re qualcosa di cio che ha sentito. Grazie a questa ritenzione, tracce del per-
cepito rimangono «presenti» anche quando la sensazione non ¢ piu in atto.
Ecco perché gli animali che sono in grado di conservare almeno in qualche
misura queste tracce sono anche in condizione di imparare (manthanein)
dalle sensazioni che hanno provato: e cid ne determina I'intelligenza.

Aristotele aggiunge quindi che per poter imparare ¢ indispensabile
anche il senso dell’'udito. Un’affermazione ghiotta questa volta per i derri-
diani, alla quale segue peraltro un’osservazione sorprendente: le api — ani-
mali cui in genere si riconosce una certa capacita di organizzazione intelli-
gente — non sarebbero in grado di apprendere proprio perché incapaci di
udire i suoni. La cosa di per sé non solo ¢ dubbia (in questo senso, potreb-
be tranquillamente annoverarsi fra le tante amenita che costellano la storia
della filosofia), ma in bocca a un greco suona dir poco strana. Sin dall’an-
tichita i greci avevano infatti grande dimestichezza con I'allevamento delle
api (il miele faceva stabilmente parte della loro dieta). Indipendentemente
pero dal merito della questione — che sard meglio lasciare alle competenze
degli entomologi — Aristotele, in questo modo, intende mettere a fuoco un
altro aspetto decisivo dell’antropogenesi: il nesso fra il sapere e la capacita
di imparare e trasmettere le conoscenze acquisite. «Negli esseri umani dal
ricordo deriva I'esperienza: poiché molti ricordi dello stesso fatto realizza-
no la capacitd [dynamin] di un’unica esperienza»®.

Ma c’¢ dell’altro. A differenza di quella animale, lesistenza umana ¢
legata anche al possesso di una certa abilita tecnica (techne), nonché al «ra-
gionamento» (logismos). Solo in questo quadro complesso la nozione di
«esperienza» acquisisce senso pieno. Se negli altri viventi ¢’¢ qualcosa di as-
similabile all’empeiria, in essi si da solo in forma germinale: in quel caso
sarebbe meglio parlare di istinto o al piti di addestramento. Perché da sola
Vaisthesis non basta: le sensazioni offrono informazioni particolari, ma di
per sé ancora «non dicono il perché riguardo a nulla, per esempio perché il
fuoco ¢ caldo, bensi solo che ¢ caldo».” Cosi — si legge nella Fisica — «la via
della conoscenza procede naturalmente dalle cose che sono pit conoscibi-

¢ Aristotele, Mezafisica 1.1.980b28-30.
7 Ivi, 1.1.981b11-13.

108



Gianluca Garelli

li e pitt manifeste per noi [hemin], fino alle cose che sono pit chiare e co-
noscibili per natura [zei physei]». E la natura stessa a svelarsi solo da ulti-
mo nell’autonomia dei suoi principi. Ecco perché ¢ autentica sapienza solo
quella che ¢ capace di mettere in questione cio che immediatamente appa-
re noto, interrogandosi su di esso per conoscerlo davvero.

Nella citazione iniziale, un carattere della nobilta del sapere ¢ indivi-
duato da Aristotele nella sua inutilita. 1l che non vuol dire che sia super-
fluo; significa perod che non ¢ concepito né perseguito sempre e soltanto al-
lo scopo di servire a qualcosa, ossia subordinandolo a finalita diverse dal
suo puro esercizio. Cid che rende libero un sapere ¢ proprio la possibilita di
non dover mirare alla realizzazione di qualcosa d’altro da sé stesso. Questa
inutilita ¢ un sigillo impresso nella filosofia sin dalla sua origine:

a causa della meraviglia [dia gar to thaumazein] infatti gli esseri umani, sia
ora sia per la prima volta, hanno cominciato a filosofare [philosophein]; al
principio meravigliandosi per le stranezze [atopon] pil a portata, in seguito,
procedendo a poco a poco nello stesso modo, sviluppando dubbi [diapo-
resantes] anche a proposito di cose pit rilevanti, quali le fasi della luna e i
fenomeni riguardanti il sole e le stelle, e la genesi del tutto. Ma chi prova un
senso di dubbio e si meraviglia ritiene di essere ignorante (percid chi ama
il mito [ho philomythos) ¢ anche in qualche modo filosofo: il mito, infatti, ¢
composto di cose che destano meraviglia); di conseguenza, se gli esseri uma-
ni hanno filosofato per fuggire I'ignoranza, ¢ evidente che perseguirono la
scienza per il sapere e non in vista di qualche utilita. Lo testimonia il corso
stesso degli eventi: una volta, infatti, procurate quasi tutte le cose necessarie
e anche quelle relative alla comodita e al benessere, comincio a essere ricer-
cato un sapere [phronesis] di questo tipo. E dunque palese che non la ricer-
chiamo a causa di nessuna utilita altra; e come diciamo che ¢ uomo libero
colui che esiste per lui stesso e non per altri, cosi anche questa ¢ la sola che
¢ libera tra le scienze: questa sola, infatti, ¢ per sé stessa.

Percio anche il possesso di essa potrebbe essere giustamente ritenuto non
umano; in molte cose, infatti, la natura degli esseri umani ¢ serva, sicché
per Simonide «solo dio pud avere questo privilegio». [...] La [scienza] pit
divina [...] ¢ anche la piti degna. Una scienza puo essere tale soltanto in due
sensi: sia perché ¢ divina tra le scienze quella che soprattutto il dio possiede,
sia qualora esista una scienza delle cose divine. Ma questa sola si trova ad

8 Aristotele, Fisica, 1.1.184a15-16.

109



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

avere entrambi questi caratteri: sia perché dio sembra a tutti far parte delle
cause ed essere un principio, sia perché tale scienza potrebbe possederla solo
o soprattutto il dio. Tutte le altre, dunque, sono pili necessarie di essa, ma
nessuna ¢ migliore.’

Se la vera scienza ¢ possesso eminente del divino, questa eccede la mi-
seria della nostra condizione: noi siamo essenzialmente schiavi di bisogni
e desideri, e dunque per lo piu incapaci di perseguire un sapere che non
comporti un vantaggio diretto e concreto. All’essere umano compete piut-
tosto la philosophia; e a spronare in principio all'indagine filosofica, dice
Aristotele, ¢ il thaumazein, quella «<meraviglia» che lascia attoniti di fronte
alla multiforme atopia della realta. Un sentimento di cui, com’¢ noto, par-
la anche Platone nel 7eezeto:

TEETETO: Per gli déi si Socrate, sento un enorme sgomento [hyperphyos
thaumazo] di fronte a queste cose, e a volte davvero, a guardarle, mi vengo-
no le vertigini.

SOCRATE: Mi pare, amico, che Teodoro abbia visto giusto sulla tua
natura. Si addice particolarmente al filosofo questo sentimento [pathos]: il
meravigliarsi [thaumazein). La filosofia non ha altra origine che questa [...]."°

Bando alla retorica dello stupore, pero: la meraviglia da sola non basta
— anzi, ¢ segno appunto di uno stato di ignoranza. Puo diventare presup-
posto filosofico solo quando, mettendo in difficolta le risorse del pensiero,
le sfida e in qualche modo le attiva. Chi comincia a filosofare si scopre at-
tonito di fronte a una impasse in cui non trova via d’uscita immediata. Ec-
co perché, in prima battuta, anche il mito pud contenere un nucleo filo-
sofico: ¢ un primo modo per portare a parola quello sgomento originario.
Ma fra 'atteggiamento del philosophos e quello del philomythos ¢’¢ una di-
stanza di principio, forse perfino una certa diffidenza, non poi cosi dissi-
mile da quella che, secondo la Repubblica di Platone, alimenta I«antica di-
scordia [palaia diaphord]» tra poesia e filosofia'.

Eppure la distinzione fra sapienza e ignoranza non pud tracciarsi in
modo netto: perché qualunque filosofare gia presuppone, all’inizio del

% Aristotele, Merafisica 1.2.982b12-983al 1.

10 Platone, Teetero 155d (a cura di F. Trabattoni, trad. it. di A. Capra, Torino, Einaudi,
2018).

1" Platone, Repubblica X, 607b5-6.

110



Gianluca Garelli

proprio cammino, il possesso di un minimo di sapere. Si profila cosi il sen-
so ¢ il compito di una paideia dell’essere umano, per la quale — come no-
ta Hannah Arendt'? — Cicerone nelle 7usculanae disputationes adoperava
I'immagine della coltivazione, inaugurando cosi una fortunata catacresi del
termine «cultura»:

Ora, nel caso dell’anima la coltivazione ¢ la filosofia [ Cultura autem ani-
mi philosophia est]; essa estirpa i vizi fin dalle radici, e prepara le anime ad
accogliere le sementi, e affida loro e, per cosi dire, vi semina semi tali che,
una volta sviluppati, daranno frutti rigogliosissimi'.

Lo spazio dell’educazione ¢ cio che serve perché I'umano possa fiori-
re sino a emanciparsi dalla cogenza assoluta delle pulsioni primarie, e dun-
que a elevarsi a un bios superiore. Un modo di vita in cui il desiderio, lungi
dall’essere negato, ritorna in altra forma: chi possiede il sapere dei principi
supremi della realtd non puo che voler indugiare nella loro contemplazio-
ne — ovvero, non desidera altro che continuare a speculare.

«Se ¢ vero che I'era moderna si vede posti dei problemi filosofici pe-
culiari, essi si generano dal disagio, da quella che John Locke chiamava
uneasiness, e non piu dallo stupore».'* Sulla scorta di questa suggestione di
Hans Blumenberg, Remo Bodei ha individuato in alcuni passaggi-chiave
del Saggio sull'intelletto umano (1689) il cristallizzarsi di una nuova e tutta
moderna «drammaturgia concettuale», al cui centro si colloca il problema
del rapporto fra la coscienza e I'identita personale. Scrive Locke:

2 Cfr. H. Arendt, La crisi della cultura: nella societa e nella politica, in Ead., Tra passato e
Sfuturo (1961), introduzione di A. Dal Lago, trad. it. di T. Gargiulo, Milano, Garzanti, 1991, p.
273: «La parola e il concetto di cultura sono nati nell’antica Roma. La parola deriva da colere (col-
tivare, dimorare, prendersi cura di, attendere a, conservare) e si riferisce innanzi tutto al rapporto
dell’'uomo con la natura nel senso di coltivarla e prenderne cura per renderla un’abitazione adat-
ta a lui. Indica quindi un atteggiamento di cura amorosa, remotissimo da ogni sforzo tendente ad
assoggettare la natura all'uomo. Percio, oltre al dissodamento della terra, la parola si estende a desi-
gnare il “culto” reso agli déi, il prendersi cura di quanto ¢ pertinenza propria di questi. Forse Cice-
rone fu il primo a servirsene in un’accezione estensiva, riferendosi allo spirito e all'intelletto. Egli
parla di excolere animum, coltivare lo spirito, e di cultura animi nello stesso senso in cui ancor oggi
si parla di “mente coltivata”.

' Cicerone, Tusculanae disputationes, 11.13 (Tuscolane, a cura di L. Zuccoli Clerici, introdu-
zione di E. Narducci, Milano, Rizzoli, 1996, pp. 200-201).

4 H. Blumenberg, Le realtd in cui viviamo (1981), trad. it. di M. Cometa, Milano, Feltri-
nelli, 1987, p. 12.

111



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

le nostre menti [minds] somigliano a quelle tombe, dove le iscrizioni sono
cancellate dal tempo e le immagini cadono in polvere, anche se rimangono
il bronzo e il marmo. Le immagini tracciate nelle nostre menti sono dipinte in
colori che sbiadiscono e, se non vengono rinfrescate ogni tanto, svaniscono e
scompaiono®.

Ecco perché I'identita personale, continua Bodei, non si conserva in-
tatta, come per una sorta di moto inerziale, ma dipende dal rinnovarsi di
un’attivitd mentale spesso travagliata e faticosa: «ci comprendiamo solo in
quanto riusciamo a gettare dei ponti attraverso le discontinuita, superando
le lacune dell’oblio e le incertezze dell’attesa» '°. In questo lavoro la conqui-
sta del sé non ¢ perd mai garanzia di continuita nel tempo. Il sonno, I'am-
nesia e gli stati di incoscienza attestano che la res cogitans non ha di per sé
consistenza ontologica alcuna, né il pensiero pud assicurare all’individuo la
stabilita dell'identita personale. In Descartes, il compito di offrire un fon-
damento al cogito spettava in ultima analisi alla res divina attraverso la pre-
senza, nella sostanza pensante, dell’idea innata di un essere perfettissimo'’.
Locke, che gia mette in questione la stessa nozione di sostanza, nel suo an-
ti-innatismo rigoroso ritiene che la continuita della persona possa contare
solamente sulla stabilita (ahi quanto fragile) di cié che — con un termine di
conio recente, ai suoi tempi — puod chiamarsi consciousness.

Cio ha due conseguenze letteralmente drammatiche. Da una parte,
individuo vede spalancato dinnanzi a sé uno spazio immenso di ricerca
della propria realizzazione e valorizzazione: ¢ il lavoro, diranno di li a po-
co gli economisti classici, ad aggiungere valore al reale. Dall’altra, tuttavia,
il prezzo da pagare per questa nuova liberta ¢ salato: la consapevolezza di
possedere un’identita intermittente. Scrive Locke:

cid che sembra costituire una difficolta ¢ che quella coscienza viene sempre
interrotta dall’oblio e che non ¢’¢ nessun momento della nostra vita in cui
abbiamo l'intera successione di tutte le nostre azioni passate davanti agli
occhi in una visuale unica, giacché persino la migliore memoria perde di
vista una parte mentre ne contempla un’altra; inoltre, per la maggior parte
della nostra vita, non riflettiamo sul nostro io passato perché siamo occupati
con i nostri pensieri presenti, e nel sonno profondo non abbiamo affatto

15 J. Locke, Saggio sull’intelletto umano (1689), 11.10, § 5; trad. it. di M. e N. Abbagnano,
Torino, Utet, 1971, p. 187 (la traduzione del testo lockiano, nelle citazioni prodotte, ¢ stata modi-
ficata in pil punti).

' R. Bodei, Destini personali. L'eta della colonizzazione delle coscienze, Milano, Feltrinelli,
2002, p. 38.

7 Cfr. R. Descartes, Meditazioni metafisiche (1641), Med. I11.

112



Gianluca Garelli

pensieri, o almeno non di quelli coscienti come i nostri pensieri da svegli. In
tutti questi casi, dico, poiché la nostra coscienza ¢ interrotta e perdiamo di
vista il nostro io passato, si sollevano dubbi se siamo o meno la stessa cosa
pensante, cio¢ la stessa sostanza'®.

Insomma: se per Descartes I'anima, in quanto res cogitans, per sua es-
senza non puo che pensare sempre, Locke introduce nella compagine del
mentale la dimensione della temporalita. Questo elemento storico richie-
de un lavoro supplementare, al fine di tenere assieme un’identita che da
sedentaria si ¢ fatta mobile, mutevole nei suoi «parametri sociali, politici e
geografici»: in una parola, compiutamente moderna, impegnata com’¢ in
«un incessante lavoro di rinnovamento della vita psichica» .

Inevitabile che cid esponga a un disorientamento prima ignoto. Di
qui una condizione di permanente «inquietudine del desiderio» e «males-
sere della coscienza», che a partire dalla modernita puo ritrovarsi ovunque,
nei comportamenti peculiari dell’'umano?': «Sara forse di qualche utilita
osservare, di passaggio, che il principale, se non I'unico sprone all’indu-
striosita umana ¢ il disagio»**. La parola uneasiness torna a pit riprese la do-
ve il Saggio indaga il nesso fra i «<modi del piacere e del dolore» e le passioni
che accompagnano il corso dell’esistenza; o dove la trattazione si sposta sul
tema della liberta della scelta e del potere di determinazione, cioe¢ «di ini-
ziare o di impedire, di continuare o di terminare [varie] azioni della nostra
mente e movimenti del nostro corpo, semplicemente mediante un pen-
siero o una preferenza della mente». L'effettivo esercizio di «cid che chia-
miamo wvolizione o volere»,” perfino il desiderio, vengono cosi definiti da
Locke «uno stato di disagio» che puo esercitare sull'individuo una «pres-
sione continuata e irremovibile», determinandolo «alle successive azioni
volontarie».?* Perché «quando un uomo ¢ perfettamente soddisfatto dello
stato in cui si trova — in altre parole, quando ¢ perfettamente privo di qual-

'8 J. Locke, Saggio sull intelletto umano cit., 11.27, § 12; trad. it. cit., p. 395.
' R. Bodei, Destini personali cit., pp. 40-41.
2 Ivi, p. 42.
L. Simonutti, John Locke e le inquietudini del presente, in www.ispf.cnr.it — Pan/demia. Osser-
vatorio filosofico: chrome-extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/heep://www.ispf.cnr.it/wp-
content/uploads/2022/05/002_012_Simonutti.pdf (ultima consultazione: 12 dicembre 2024).

2 ]. Locke, Saggio sull’intelletto umano, cit., 11.20, § 6; trad. it. cit., p. 275.

B Ivi, I1.21, § 5; trad. it. cit., p. 282.

2 Tvi, I1.21 §§ 23-24; trad. it. cit., p. 292-93.

113



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

siasi disagio — quale operosita, quale azione, quale volonta rimane in lui, se
non quella di continuare in quello stato?»*.

Ma non c’¢ ritorno possibile all’'ingenuitd: «una perfetta indifferenza
della mente» a questo «gran numero di disagi» che la sollecitano non sareb-
be affatto un bene, perché ne precluderebbe qualunque reazione di adatta-
mento, non stimolandone una laboriosita volta a migliorare la propria con-
dizione.? Compreso il perseguimento di una felicita evidentemente ormai
non piu concepita in termini di pura e statica contemplazione dell’essere.

Una prospettiva preziosa per ricostruire il cammino delle idee filoso-
fiche ¢ quella offerta dalla loro traduzione, ossia dalle modalita della loro
trasformazione nei diversi spazi linguistici, lungo il corso del tempo. Il de-
stino del termine lockiano uneasiness non fa in questo senso eccezione. E
stato osservato che il primo traduttore in francese del Saggio sullintellet-
to umano, Pierre Coste, nel 1700 sceglie per renderlo la parola inquiétu-
de, consapevole peraltro che la soluzione ¢ lontana dal restituire le sfu-
mature dell’originale?”. Jean-Pierre Bosset, autore dell’Abregé de I’Essai de
Monsieur Locke, sur l'entendement humain, uscito nel 1738 a Ginevra, opta
invece per mésaise, rinunciando al «potere propulsivo» del termine, e privi-
legiando una «semantica della privazione». Per parte sua Giovanni Leonar-
do Marugi, che tra il 1788 e il 1791 si adopera per rendere 'opera in lati-
no, opta dapprima per molestiae, quindi vira su anxietas. Nella sua versione
francese del 2001, Jean-Michel Vienne propone infine malaise, accentuan-
do quel «senso di passivita e 'emotivitd negativa» che in qualche modo
permane nel termine «disagio», per il quale propendono anche le principa-
li versioni italiane. Ma ¢ la scelta di Coste, con la sua consapevole accen-

5 Ivi, I1.21 § 34; trad. it. cit., p. 299.

% Ivi, I1. 21 §§ 48-49; trad. it. pp. 310-11.

77 L. Simonutti, John Locke ¢ le inquictudini del presente, cit., p. 1. Qui di seguito cito dalla
terza edizione della traduzione di Coste: «Essai philosophique concernant ['entendement humain, o
Lon montre quelle est [‘étendue de nos connoissances... par M. Locke, traduit de ['anglois par M. Coste.
Troisiéme édition, revue, corrigée et augmentée de quelques additions importantes de lauteur qui n'ont
paru qu'aprés sa mort, et de quelques remarques du traducteur», Amsterdam, 1735, p. 176: «Unea-
siness, cest le mot Anglois dont ’Auteur se sert dans cet endroit & que je rends par celui d’inquié-
tude, qui n’exprime pas précisément la méme idée. Mais nous n’avons point, & mon avis, d’autre
terme en Francois qui en approche de plus prés. Par uneasiness auteur entend [érar d’un homme
qui n'est pas & son aise, le manque d'aise & de tranquillité dans ’Ame, qui A cet égard est purement
passive [...]».

114



Gianluca Garelli

tuazione di una dimensione di ricerca incerta e inappagata, a condurre —
attraverso una filiazione diretta niente affatto implausibile — in prossimita
dell’ultima tappa di questa breve ricognizione.

Per il giovane Hegel, la parola tedesca che, meglio di qualunque al-
tra, designa la tonalitd emotiva peculiare della coscienza che intraprende
il cammino filosofico ¢ Unrube, «inquietudine». La nostra epoca, si legge
gia in un breve scritto hegeliano del 1802 (Sull'essenza della critica filosofi-
ca), ¢ la Zeit der Unrube, attraversata com’¢ da uno «spirito d’inquietudine
e d’instabilita di tutto cio che ¢».?* Un’eta in cui qualunque ingenuita di
fronte alle rappresentazioni non puo reggere 'implacabile esame intrapre-
so da una coscienza umana alla ricerca di sé stessa. Il presunto, sano buon
senso — il senso comune non filosofico — si palesa nella sua natura illusoria
non appena il sospetto e il dubbio si insinuano in quella coscienza, che ora
come mai prima — leggeremo nella Fenomenologia qualche anno piu tardi
(1807) — ¢ costretta a «disperare delle rappresentazioni, dei pensieri e del-
le opinioni cosiddetti naturali».?” Essa deve cosi imparare ad assumere un
atteggiamento scettico, per intraprendere un percorso, lasciarsi alle spalle
il punto di vista comune, che si pretenderebbe «naturale», e conquistare il
punto di vista filosofico. Ovvero — in termini che richiamano quanto gia
emerso commentando Aristotele — passare dalla comfort zone di quel che
sembra immediatamente familiare alla conoscenza vera:

cio che in generale ¢ noto, proprio perché ¢ noto, non ¢ conosciuto. Il modo
piu consueto di ingannare sé stessi e gli altri consiste appunto nel presup-
porre, nella conoscenza, qualcosa in quanto gia noto, e nel farselo andar
bene cosi com’e*.

Ecco perché Hegel concepisce qualcosa come una Fenomenologia del-
lo spirito: pensare I'essere come vivente soggetto spirituale ¢ per lui il so-
lo modo per cogliere la realta effettiva — cio¢ la coscienza e la storia — nella
sua costitutiva irrequietezza, e descriverne finalmente una scienza in termi-
ni logico-concettuali. Al cospetto di una cultura le cui conquiste sono co-
stitutivamente instabili, dice Hegel, «Contribuire a far si che la filosofia si
avvicini alla forma della scienza — per raggiungere quella meta in cui essa

» G.W.F. Hegel, Sull’essenza della critica filosofica (1802), in 1d., 1/ bisogno di filosofia (1801-
1804), a cura di C. Belli e J. Mascat, Milano-Udine, Mimesis, 2024, p. 65 (trad. it. lievemente
modificata).

¥ G.W.F. Hegel, La fenomenologia dello spirito. Sistema della scienza, parte prima (1807), a
cura di G. Garelli, Torino, Einaudi, 2008, p. 61.

30 Ivi, p. 23.

115



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

puo dismettere il suo nome di amore del sapere, per essere sapere effettivo —
¢ quanto mi sono proposto»’'.

Non ¢ questa la sede per discutere le alterne vicende e le sorti del pro-
gramma hegeliano. Nessuna certezza; anzi, semmai il riproporsi di una do-
manda. Che cosa resta dello sgomento e della costitutiva inquietudine del
filosofare, in un mondo in cui prevale — nelle forme pit varie, per lo piu
certo non imputabili a Hegel, ma tuttavia a lui nemmeno del tutto estra-
nee — una concezione del sapere ispirata selettivamente alla scientificita? Il
bisogno di filosofia che sembra eccederla, e che ancora traspare nelle scre-
polature del mondo, nello scarto fra lo spazio logico e le contingenze del
reale, denuncia forse un tratto antiquato e nostalgico, un’idea di filosofia
residuale e al tramonto — il farsi palese (come gia era hegelianamente acca-
duto all’arte) di un suo irrimediabile carattere passato?

Dalla natura alla cultura, e alla cultura storica in particolare. Di fronte
a questa aporia alla seconda potenza, nulla pare adattarsi a chiudere il cer-
chio delle argomentazioni inaugurate dalla uneasiness di Locke (quella, ri-
cordiamo, in cui «le nostre menti [minds] somigliano a quelle tombe, do-
ve le iscrizioni sono cancellate dal tempo...») pitt di un’immagine tratta da
un romanzo di Cormac McCarthy:

I licheni sulle pietre sgretolate come uno strano chiarore verdognolo. Le
voci si aflievoliscono. Oltre lo schiaffeggio lieve dell’erba alta. Lui li vede
chinarsi a leggere qualche scritta curiosa e si ferma davanti a un’antica tom-
ba di famiglia che la crescita di un albero ha mezzo demolita. Dentro non
c’¢ nulla. Niente ossa, né polvere. Com’¢ vero che i morti sono oltre la mor-
te. La morte ¢ cio che i vivi si portano dentro. Uno stato di angoscia, come
un’inquietante anticipazione di un ricordo amaro. Ma i morti non hanno
memoria e il nulla non ¢ una maledizione. Tutt’altro*.

3" Hegel, La fenomenologia dello spirito cit., p. 5.
32 C. McCarthy, Suztree (1979), trad. it. di M. Balmelli, Torino, Einaudi, 2009, p. 181.

116



DARIO GENTILI

Istituzioni del disattivare

1. Disadattati

I lavori di Ubaldo Fadini sono stati nel corso degli anni un punto di
riferimento costante per la mia ricerca filosofica: da quelli sull’antropo-
logia filosofica a quelli sul postfordismo, da quelli sulla filosofia france-
se contemporanea (Deleuze in primis) a quelli sull’istituzione. Non saprei
insomma da dove cominciare, troppe sarebbero le possibilita per avviare
un confronto con il suo pensiero. Comincio allora dalla fine, dal suo ulti-
mo libro: Disattivare. Un’idea di filosofia. Infatti, a dire dello stesso Fadi-
ni, questo libro del 2024, intorno alla nozione di “disattivazione”, rianno-
da diversi fili della sua riflessione e diverse tematiche affrontate in lavori
precedenti. Del resto, questa del “disattivare” ¢ la sua “idea di filosofia”,
che s’incarna addirittura nel suo modo di incedere non solo nel pensiero
e nella scrittura, ma anche nel camminare in strada, nel suo “ciondolare”,
nell’«andare oscillando di portone in portone»'. La “disattivazione” corri-
sponde dunque a un’idea di filosofia solo se si riscontra in una pratica cosi
“singolare” come quella del camminare. Tale “singolaritd” si esprime tan-
to nell’andatura di Fadini quanto nel suo fare filosofia: un “oscillare” tra
pensiero filosofico e il suo “fuori”; un “ritornare”, che sempre si rinnova,
ai suoi pensatori di riferimento e alle loro categorie. Tenendo comunque
presente che, come insegna Deleuze (ecco uno di questi pensatori), la “sin-
golaritd” non ha affatto a che fare con 'individualita proprietaria e indivi-
sibile dell’io, ne comporta piuttosto — per dirla con Benjamin (eccone un
altro) — un “allentamento”. Né autonoma né centrata su di sé, 'eccentri-

' U. Fadini, Disattivare. Un’idea di filosofia, Verona, ombre corte, 2004, p. 10.

117



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

cita della singolarita la induce alla relazione sociale con altre singolarita al-
trettanto “singolari” nel loro incedere.

A conferma che Disattivare riprende, intreccia e sviluppa diverse li-
nee della riflessione di Fadini, il «motivo del disattivare» non puo che tro-
vare «una prima chiara collocazione all’'interno della costellazione teori-
ca dell’antropologia filosofica moderna»? e, in particolare, fa riferimento
al concetto di “esonero” di Arnold Gehlen. In LZuomo. La sua natura e il
suo posto nel mondo®, Gehlen concepisce 'essere umano come naturalmen-
te gravato da una “condizione onerosa”, che gli deriva dalla sua “non-spe-
cializzazione organica”, a differenza degli altri animali che sono fisiologica-
mente dotati per adattarsi a quel determinato ambiente in cui vivono. La
capacita di trovare forme di esonero da tale onere consente dunque agli es-
seri umani di produrre artificialmente modi di vivere capaci di sopperire
alla loro “carenza” naturale: «I processi di esonero che si delineano all’in-
terno della nostra vicenda evolutiva si presentano cosi come la singolare
“tecnica” attraverso la quale gli esseri umani si mantengono in vita con-
sentendo loro di andare oltre 'immediato e di mettere in atto dei compor-
tamenti sempre pitt “indiretti”, sottili, elastici, orientati al futuro»*. L’eso-
nero consiste allora nel “disattivare” quegli stimoli, quelle pulsioni, quei
bisogni che spingono gli esseri umani a trovare una soddisfazione imme-
diata e diretta nell’'ambiente circostante, che tuttavia non vi corrisponde
pienamente, conducendo anzi all’inevitabile fallimento di ogni propen-
sione naturale all’adattamento: «Tutto questo scaturisce da un compor-
tamento inizialmente non adattato, con un valore dunque decisamen-
te sperimentale»®. Sappiamo, anche grazie agli studi di Fadini®, come in
Gehlen tale disadattamento conduca alla produzione “naturalmente artifi-
ciale” di un ambiente sociale e di istituzioni che svolgano quella funzione
di soddisfacimento dei bisogni sempre pitt complessi e “secondari” degli
esseri umani. Ora, la questione che emerge dall’interpretazione di Fadini
¢ che tale disadattamento non va inteso esclusivamente come una condi-
zione originaria a cui le istituzioni sociali sopperiscono una volta per tut-
te. Trasposto su un piano culturale, politico e sociale, il disadattamento
esprime la sua capacita “sperimentale”, creativa e innovativa, se la singo-

2 Ivi, p. 12.

3 Cfr. A. Gehlen, L'uomo. La sua natura e il suo posto nel mondo, a cura di V. Rasini, Mila-
no-Udine, Mimesis, 2010.

4 U. Fadini, Disattivare, cit., p. 13.

> Thidem.

¢ Cfr. U. Fadini, I/ corpo imprevisto. Filosofia, antropologia e tecnica in Arnold Geblen, Mila-
no, FrancoAngeli, 1988.

118



Dario Gentili

larita si manifesta nei disadattati e nelle disadattate, cio¢ attraverso coloro
il cui agire e pensare fa scarto e devia rispetto alle convenzioni acquisite di
un certo ambiente sociale e culturale. E su questo aspetto che Fadini inne-
sta Gilles Deleuze sull’antropologia filosofica di Gehlen.

2. Compensazioni

Si tratta del giovane Deleuze, quello di Empirismo e soggettivita e di
Istinti e istituzioni, che Fadini ha contribuito a introdurre in Italia. E il De-
leuze che, a partire da David Hume e dal suo 77attato sulla natura umana’,
concepisce l'istituzione come forma di organizzazione della societa alterna-
tiva a quella stabilita dalla legge e dal contratto sociale, quella cio¢ che fa
capo alla sovranita e che vede nel Leviatano di Thomas Hobbes, che distin-
gue ed esclude ogni continuita e contiguita tra stato di natura e stato civi-
le e tra natura e artificio, la sua scaturigine. Se la legge insiste sugli istinti,
al fine di limitarli o reprimerli, I'istituzione da forma alla “tendenza”: «L’i-
stituzione esprime il positivo della societa nel suo rapporto con le tenden-
ze e si presenta come un sistema organizzato di mezzi, modello dell’agire,
una vera e propria “impresa”»®. Fadini segue Deleuze, procedendo con lui
oltre Hume, nell’enfatizzare che la tendenza non & una e univoca, che le
tendenze possono essere plurali e diverse, come altrettanto possono essere
le istituzioni che da esse derivano: «Ecco #na forma di matrimonio, u# re-
gime di proprieta. Perché questo regime e questa forma? Ne sono possibili
mille altre, che si ritrovano in altre epoche e in altri Paesi. Questa ¢ la dif-
ferenza tra l'istinto e l'istituzione: c’¢ istituzione quando i mezzi median-
te i quali una tendenza si soddisfa non sono determinati né dalla tendenza
in sé, né dai caratteri specifici»’. E proprio sulla base di questa precisazio-
ne di Deleuze che si determina la differenza fondamentale tra la ricezione
del pensiero humeano da parte del pensiero liberale e neoliberale'® e quel-
la su cui s’inserisce il pensiero di Fadini. Infatti, il pensiero liberale ha in-

7 Cfr. D. Hume, Trattato sulla natura umana, a cura di P. Guglielmoni, Milano, Bompia-
ni, 2001.

8 U. Fadini, Disattivare, cit., p. 22.

° G. Deleuze, Empirismo e soggettivita. Saggio sulla natura umana secondo Hume, a cura di A.
Vinale, Napoli, Cronopio, 2012, p. 46.

' «Hume ci ha probabilmente dato I'unica completa formulazione di filosofia del diritto e
della politica successivamente nota col nome di liberalismo». F.A. von Hayek, La filosofia del diritto
e della politica di David Hume, in Studs di filosofia, politica ed economia, trad. di M. Vitale, Soveria
Mannelli, Rubbettino, 1998, p. 210.

119



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

dividuato nello scambio la tendenza fondamentale della natura umana'’,
mentre il pensiero neoliberale tale tendenza I’ha indicata nella competizio-
ne. Senza entrare troppo nel dettaglio, in entrambi i casi si riscontra una
sorta di “antropologia negativa”'? — di matrice diversa, economica, rispet-
to a quella di Hobbes e del realismo politico — che trova nel mercato quel-
la istituzione delle istituzioni che svolge la funzione di soddisfare i bisogni
e di compensare le carenze “naturali” dei singoli individui: «C’¢ una diver-
sita di fondo che muove I'essere umano, non risolvibile pienamente nel-
la forma dell’istinto, di un meccanismo naturale, o nei costrutti artificiali
dati e che vengono qualificati per il loro esercizio di compensazione e so-
vradeterminazione delle sensibilitd e delle intelligenze»'?. Un’istituzione
come quella del mercato — alla cui logica ¢ oggi ricondotta ogni altra isti-
tuzione (compresa quella statale) — eleva la compensazione a esercizio fon-
damentale e, cosi facendo, prestabilisce nella natura umana una tendenza
delle tendenze. Lartificio istituzionale della compensazione finisce pertan-
to per ribadire costantemente quell’onere costitutivo della natura umana,
la sua carenza congenita, senza davvero produrre un esonero. Esso ridu-
ce pertanto la tendenza all’istinto, che, nei termini di Deleuze, «si presen-
ta come una tendenza lanciata in un organismo con reazioni specifiche» .
Muovendo Pistinto direttamente alla soddisfazione del bisogno, indirizza
I’agire individuale all’adattamento a quell’ambiente che lo assicura; ma, al
contempo, tale ambiente deve indurre sempre “reazioni specifiche”, che fi-
niscono per configurare un sistema di invarianti, rendendo infine I'agire
prevedibile e calcolabile.

In tal modo, nella conversione della tendenza in istinto, l'istituzione
neoliberale consiste nella naturalizzazione dell’artificio. Come ha sottoli-
neato a piu riprese Fadini, per Deleuze, «se ¢ vero che la tendenza si sod-
disfa nellistituzione, 'istituzione non si spiega con la tendenza», poiché «la
tendenza ¢ soddisfatta attraverso mezzi che non dipendono da essa»". In-

""" «una schiera di autori di economia politica, storia sociale, filosofia politica e sociologia

generale avevano seguito le orme di Smith e avevano stabilito il suo paradigma del selvaggio barat-
tante come assioma nelle loro rispettive scienze». K. Polanyi, La grande trasformazione. Le origini
economiche e politiche della nostra epoca, trad. di R. Vigevani, Torino, Einaudi, 1974, p. 58.

12 Secondo Hayek, la filosofia di Hume ¢ «essenzialmente negativa», non soltanto perché i
valori politici fondamentali (pace, libertd, giustizia) non vi assumono una determinazione giuridica
positiva, ma soprattutto per la sua concezione antropologica. Cfr. F.A. von Hayek, La filosofia del
diritto e della politica di David Hume, cit., pp. 228-229. Sull’antropologia negativa del neolibera-
lismo, cfr. D. Gentili, Antropologia filosofica del neoliberalismo, «aut aut», 391/2021, pp. 183-204.

B U. Fadini, Disattivare, cit., p. 24.

4 G. Deleuze, Lstinti e istituzioni, a cura di U. Fadini e K. Rossi, Milano, Mimesis, 2002,
p. 31.

5 Ivi, p. 30.

120



Dario Gentili

fatti, se cosi fosse, se cioé la tendenza si risolvesse esclusivamente nella sod-
disfazione di un bisogno, verrebbe meno la sua distinzione dall’istinto.
Piuttosto, i mezzi per la soddisfazione della tendenza non sono presuppo-
sti e stabiliti, perché essi non derivano da “un organismo con reazioni spe-
cifiche”. Tale organismo ¢ quello, biologico, dell’individuo e della specie;
mentre ¢ nella societd che le tendenze trovano i mezzi per la loro soddi-
sfazione. Nell’'ambiente sociale, la tendenza pud manifestarsi in condotte
“oblique” e “indirette”, eventualmente anche contro-istintuali, che deter-
minano un “disadattamento” rispetto a un ambiente che prevede reazio-
ni specifiche; un disadattamento creativo e innovativo, che genera istitu-
zioni varie e diverse.

3. Variazioni

Sulla scorta di Hume'¢, 'antropologia filosofica del neoliberalismo
combina gli innumerevoli bisogni che contraddistinguono la natura de-
gli esseri umani con la scarsitd dei mezzi di cui I'individuo dispone per
soddisfarli. La societa di mercato ¢ quell’'ambiente che rende si disponibi-
li mezzi ulteriori rispetto a quelli individuali, ma essi svolgono la funzio-
ne di compensare la condizione onerosa di natura, senza comportarne tut-
tavia I’esonero. La scarsita puo essere compensata, mai pero si puo esserne
esonerati; il mercato la ripropone costantemente per mettere a sistema le
reazioni che induce e cosi controllare e governare la societd. Hayek rico-
nosce ancora una volta in Hume la paternita di tale concezione della socie-
ta: «[Hume] ha mostrato che certe regole astratte di condotta finivano col
prevalere, perché i gruppi che le adottavano diventavano, come risultato
di cio, pil capaci di autosostenersi. Cid che Hume sottolineava a tale pro-
posito era soprattutto la superiorita di un ordine che si produce quando
tutti i membri obbediscono alle stesse regole astratte, perfino senza capir-
ne 'importanza»'’. Deleuze sembra contemplare gia in Istinti e istituzioni
la possibilita di istituzioni come quella del mercato, le cui regole, sebbene
non repressive come le leggi, condizionano I'agire degli individui per ren-

' «Con nessun altro degli animali che popolano il globo la natura sembra essere stata piti
crudele che verso 'uomo, considerati gli innumerevoli bisogni e le necessita di cui lo ha sovraccari-
cato, e I'esiguita dei mezzi che gli concede per soddisfare queste necessita. Nelle altre creature que-
sti due particolari in genere si compensano fra loro». D. Hume, Traztato sulla natura umana, cit.,
pp- 957-959.

7 F.A. von Hayek, Tipi di razionalismo, in Studi di filosofia, politica ed economia, cit., pp.
176-177.

121



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

derlo uniforme: «piu [I'istinto] ¢ perfettibile, e dunque imperfetto, pit ¢
sottomesso alla variazione, all'indecisione, pit si lascia ridurre al solo gioco
dei fattori individuali interni e delle circostanze esterne»'®. Ma sara qual-
che decennio dopo, in Poscritto sulle societa di controllo (1995), che De-
leuze individua chiaramente nel mercato listituzione che sta plasmando
una nuova forma di societd, quella appunto “di controllo”. Ebbene, nella
“crisi delle istituzioni” (disciplinari), Deleuze comprende che il controllo
esercitato dalla societa di mercato consiste fondamentalmente nel mettere
a sistema — secondo un linguaggio “numerico” in cui ognuno/a ¢ ridotto a
“cifra”, anticipando cosi cid che oggi definiamo capitalismo algoritmico —
quelle “variazioni” che le tendenze individuali introducono nell’ambiente
sociale: «i diversi controllati sono variazioni inseparabili, che formano un
sistema a geometria variabile il cui linguaggio ¢ numerico»".

Poscritto sulle societa di controllo & stato inteso inizialmente come una
presa di distanza da Michel Foucault e dalla sua concezione delle socie-
ta disciplinari. Tuttavia, rileggendo oggi il breve testo deleuziano, cio¢ al-
la luce della pubblicazione nel 2004 dei corsi Sécurité, territoire, population
(1977-1978) e Naissance de la biopolitique (1978-1979) che Foucault ha
tenuto al College de France, non si puo non notare il ricorrere in entrambi
degli stessi termini e concetti, a partire da quello di “societa di controllo”
(che Foucault denomina anche “societa di sicurezza”). In particolare, col-
piscono le assonanze con la definizione “ambientale” che Foucault forni-
sce dell’ homo eeconomicus: 1’ homo eeconomicus ¢ colui che accetta la realta.
E la condotta razionale ¢ dunque ogni condotta che risulta sensibile a mo-
dificazioni nelle variabili del’ambiente e che risponde a esse in modo non
aleatorio, e dunque sistematico, mentre 'economia potra definirsi come la
scienza della sistematicita delle risposte alle variabili dell’'ambiente»*. Tro-
vo che la nozione di “variabile dell’ambiente”, con cui Foucault spiega I'e-
sercizio della razionalita di governo neoliberale, contribuisca a far com-
prendere come le stesse variazioni individuali finiscano per attivare quel
“sistema a geometria variabile”, in cui per Deleuze consiste la societa del
controllo, che le rende appunto controllabili. Per Foucault, infatti, la bio-
politica neoliberale non rientra nel paradigma disciplinare che interviene
innanzitutto sul corpo degli individui, configurando cosi quella societa di-
sciplinare che trova nel fordismo il suo modo capitalistico di produzione e

18 G. Deleuze, Istinti e istituzioni, cit., p. 32.

" G. Deleuze, Poscritto sulle societir di controllo, in 1d., Pourparler (1972-1990), trad. it. di S.
Verdicchio, Macerata, Quodlibet, 2000, p. 236.

2 M. Foucault, Nascita della biopolitica. Corso al Collége de France (1978-1979), Milano,
Feltrinelli, 2005, p. 219.

122



Dario Gentili

nello Stato la sua forma politica; la societa del controllo e della sicurezza a
cui il neoliberalismo da forma non si limita alla produzione in serie di indi-
vidui, produce piuttosto quelle variabili ambientali che inducono le reazio-
ni della popolazione a risultare prevedibili e sistematiche. L’homo economi-
cus “accetta la realtd” non per comando sovrano o disciplinamento, bensi
per “adattamento” in cambio della sopravvivenza in un ambiente dove, per
dirla ancora con Foucault, «gli individui sono posti continuamente in con-
dizione di pericolo, o piuttosto sono indotti a provare la loro situazione, la
loro vita, il loro presente, il loro futuro, come gravidi di pericolo»?'. Con
'implementazione — condotta tecnologicamente — di variabili ambientali,
che orientano e dirigono le “variazioni” di cui gli individui sono portatori,
i dispositivi di governo neoliberale riproducono costantemente uno stato
di natura gravido di pericoli, a cui la popolazione ¢ chiamata a risponde-
re esclusivamente nella forma della responsabilita individuale: ¢ la natura-
lizzazione delle reazioni individuali — volte inevitabilmente all’adattamen-
to all’ambiente — a far risultare sistematica la risposta della popolazione.
Nel 2001 viene pubblicato, a cura di Fadini e Adelino Zanini, Lessico
postfordista, un testo che ha rappresentato un punto di riferimento all’'in-
terno del dibattito post-operaista (e non solo) sul modo di produzione
postfordista. Ebbene, la voce Biopolitica del Lessico, redatta da Massimilia-
no Guareschi, sulla scorta del corso foucaultiano del 1975-1976 Bisogna
difendere la societa (1998), coglie che la biopolitica «necessita di una di-
mensione “sistemico-ambientale” inassimilabile, in termini di razionalita,
con le tecnologie individualizzanti tipiche del paradigma disciplinare»?.
Solo pochi anni dopo, Naissance de la biopolitique riconoscera in tale di-
mensione “sistemico-ambientale” la peculiarita della governamentalita ne-
oliberale e della sua societad del controllo; ma evidentemente il dibattito
italiano sul postfordismo stava gia procedendo in quella stessa direzione?.
La medesima che, del resto, percorreva e percorre ancora lo stesso Fadini.
In Disattivare, per elaborare un’idea di “variazione” che sia immanente
al sistema-ambiente neoliberale e possa dall’interno disattivarlo, Fadini si af-
fida ancora a Deleuze, quello del “divenire minore” dei saggi su Franza Kaf-
ka?* e Carmelo Bene. Come noto, il piano ¢ quello del linguaggio, di quella

2 Ivi, p. 68.

2 M. Guareschi, Biopolitica, in A. Zanini, U. Fadini (a cura di), Lessico postfordista. Dizio-
nario di idee della mutazione, Milano, Feltrinelli, 2001, p. 35.

» Ho approfondito 'argomento in D. Gentili, Variabili neoliberali dell ambiente postfordi-
sta, in U. Fadini e A. Zanini (a cura di), Postfordismo e oltre, Firenze, Clinamen, 2023, pp. 27-34.

# Cfr. G. Deleuze e F. Guattari, Kafka. Per una letteratura minore, trad. it. di A. Serra,
Macerata, Quodlibet, 1996.

123



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

“lingua minore” che, secondo Deleuze, la scrittura di Kafka e il teatro di Be-
ne praticano. Che la questione non si possa ridurre alla letteratura e al teatro
¢ ben chiaro a Fadini, il quale sa bene che, nel modo di produzione postfor-
dista, ¢ proprio la capacita linguistica, relazionale e performativa del Gene-
ral Intellect a essere messa a valore e a profitto®. Lo stesso Deleuze, del resto,
riconosce al lavoro sul linguaggio del teatro di Bene una portata pitt ampia;
infatti, la continua variazione linguistica incide sulle variabili ambientali che
determinano I'azione scenica: «Tutte le componenti linguistiche e sonore,
indissolubilmente lingua e parola, sono dunque messe in stato di variazio-
ne continua. Ma ciod non ¢ senza conseguenze per le altre componenti, non-
linguistiche, azioni, passioni, gesti, atteggiamenti, oggetti, ecc. Perché non si
possono trattare gli elementi della lingua e della parola come altrettante va-
riabili interne, senza metterli in relazione reciproca con le variabili esterne,
nella stessa continuitd, nello stesso flusso di continuita»?. Deleuze ne trae
indicazioni che vanno al di | della scena teatrale, ¢ un movimento — questo
della “variazione continua” — che ha ricadute politiche: «Nello stesso movi-
mento la lingua tende a sfuggire al sistema del Potere che la struttura, e I'a-
zione, al sistema della Padronanza o del Dominio che I'organizza»*. Fadini,
infatti, riconduce il discorso di Deleuze sul “divenire minore” all’istituzione,
che, «come particolare realtd organizzata, ¢ sempre un fattore di selezione (di
aspettative: direbbero i sociologi “sistemici”), di disattivazione parziale»?.
La disattivazione in quanto processo istituente consiste allora nel «lavoro
sulle variazioni per concretizzare delle possibilita inattese, impreviste»®. E le
variazioni sono quelle che ognuno e ognuna imprime in quanto singolari-
ta, in quanto disadattato e disadattata che non fa numero, che “devia” dalle
variabili ambientali che rendono sistematico ogni agire, indirizzandolo alla
compensazione e all’adattamento:

se la maggioranza rinvia a un modello di potere, storico e strutturale, o am-
bedue al contempo, va anche detto che ognuno ¢ minoritario, potenzialmen-
te minoritario, per quanto devii da questo modello. E la variazione continua
non ¢ forse proprio quest’amplitudine che non cessa di superare, per eccesso

¥ Su questi aspetti del dibattito italiano sul postfordismo, cfr. almeno P. Virno, Grammati-
ca della moltitudine. Per un'analisi delle forme di vita contemporanee, Roma, DeriveApprodi, 2002.
Virno, tra I'altro, ha redatto la voce General Intellect per il Lessico postfordista; cfr. P. Virno, General
Intellect, in A. Zanini, U. Fadini (a cura di), Lessico postfordista, cit., pp. 146-151.

% G. Deleuze, Un manifésto di meno, in C. Bene e G. Deleuze, Sovrapposizioni, trad. it. di
J.-P. Manganaro, Macerata, Quodlibet, 2002, p. 99.

2 Ibidem.

# U. Fadini, Disattivare, cit., p. 28.

2 Ibidem.

124



Dario Gentili

o per difetto, la soglia rappresentativa del campione maggioritario? La varia-
zione continua non ¢ forse il divenire minoritario di ognuno, in opposizione
al dato maggioritario di Nessuno?*

Fadini ribadisce la valenza della “variazione continua” deleuziana per
la sua filosofia della disattivazione: «E una variazione che non smette di es-
sere tale, cio¢ di variare, per evitare anche il rischio che da una minoran-
za si riproduca una maggioranza, un “campione”»’'. Una variazione non
smette di variare se ¢ una singolaritd a condurla e non un’individualita,
la cui tendenza ¢ invece suscettibile alle variabili ambientali che la metto-
no a sistema e cosi, indirizzandola a una determinata soddisfazione, ne in-
terrompono il variare e la riconducono a un campione statistico maggio-
ritario. Non basta insomma la variazione e la “devianza” di cui ognuna e
ognuno pud essere “naturalmente” portatore se 'ambiente ¢ quello neo-
liberale e il modo di produzione capitalista ¢ quello postfordista, dove «la
stessa “devianza” viene messa a profitto contribuendo in un qualche modo
al funzionamento dei circuiti della valorizzazione di capitale»??.

4. Deviazioni

Se il giovane Deleuze di Istinti e istituzioni trovava nell “imperfezione”
e nella “perfettibilita” della tendenza che la espone alle “variazioni” cio che
«lascia spazio all'intelligenza» sociale delle istituzioni®’, il Deleuze maturo
di Poscritto sulle societa di controllo riscontra come, in un ambiente di mer-
cato, tali variazioni configurino “un sistema a geometria variabile” e per-
tanto, per dirla con Fadini, “contribuiscono al funzionamento dei circuiti
della valorizzazione di capitale”. Ecco, il tentativo perseguito da Fadini in
diversi suoi lavori consiste nel far giocare la concezione dell’istituzione del
giovane Deleuze non solo — come il testo del 1955 si proponeva — in alter-
nativa alla societa disciplinare, ma anche in alternativa alla successiva — e
ancora attuale — societa del controllo?.

Detto altrimenti, Fadini concepisce le variazioni singolari come “di-
sattivazioni” delle variabili ambientali neoliberali, e tale disattivazione &

3 G. Deleuze, Un manifésto di meno, cit., p. 109.

31 U. Fadini, Disattivare, cit., p. 31.

32 Ivi, p. 72.

3 G. Deleuze, Istinti e istituzioni, cit., p. 32.

Cfr. in particolare U. Fadini, 1/ tempo delle istituzioni. Percorsi della contemporaneita: poli-
tica e pratiche sociali, Verona, ombre corte, 2016.

34

125



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

— bene precisarlo — tutt’altro che “inoperosa”, bensi istituente. Si tratta
insomma di istituzioni che tengano insieme il singolare e il sociale, la de-
vianza e la regola. Inoltre, configurando socialmente 'ambiente, una tale
istituzione a sua volta disattiva quei dispositivi di compensazione — oggi
all'opera ad esempio nei nuovi autoritarismi — che si attivano come reazio-
ne al rischio d’impresa e alla percezione di pericolo che suscita il mondo™.
Una istituzione del disattivare ¢ anche questo: concepire e fare esperienza
del rischio e del pericolo come opportunita di collaborazione, mutualismo
e comunanza. Solo una tale istituzione puo al contempo garantire a ognu-
no e a ognuna la propria, singolare “deviazione”. Lascio ora direttamente
a Fadini la conclusione:

la “mia” deviazione quasi-sistemica ha come obiettivo quello di scorgere in
un qualche modo il complicarsi/dispiegarsi effettuale — nel senso pure del
manifestarsi del rischio “e” del pericolo — all’'interno del complesso delle
pratiche di soggettivazione: anche e soprattutto quando 'ambiente (socia-
le) entra nel corpo vivo del soggetto qualificandolo ancora di pitt appunto
come sociale; ¢’¢ proprio qui, a questa svolta delle storie dei processi di sog-
gettivazione, una occasione di riscatto per il sociale complessivo dalla catena
del valore (di segno capitalista) *.

3 In Disattivare, Fadini si sofferma sulla coppia rischio/pericolo analizzando le teorie siste-
miche alla Luhman; cfr. U. Fadini, Disastivare, cit., pp. 83-88.
3 Ivi, p. 88.

126



FEDERICA GIARDINI

I millepiani dell’'ecologia politica.
Corpi-territori e filosofia

Nella molteplicita degli scritti di Ubaldo Fadini si puo fare deriva se-
guendone l'iscrizione nello spazio della collana-rivista Millepiani'. Spazio

' Tra il 1993 e il 2003 la collana-rivista & pubblicata in collaborazione con la casa editrice
Mimesis, collaborazione proseguita poi con DeriveApprodi, attraverso I'Associazione Eterotopia e,
dal 2021, con Manifestolibri. A partire dal 1994 i contributi di Fadini sono costanti: Paesaggi tec-
nologici, in Michel Foucault. Eterotopia. Luoghi e non-luoghi metropolitani, 1994, pp. 119-135; Cor-
pi virtuali o gloriosi, in Paul Virilio. La deriva di un continente. Conflitti e territorio nella moderniza,
1994, pp. 59-77; Il luogo dell'incidente, in Walter Benjamin. Il carattere distruttivo. L'orrore del quo-
tidiano, 1995, pp. 37-52; Trascorsi affettivi, in James J. Ballard. Il futuro é morto. Psicogeografia della
modernita, 1995, pp. 35-55; Deleuze ¢ noi, in Gilles Deleuze. Felicita nel divenire. Nomadismo, una
vita, 1996, pp. 67-80; con Patrizia Mello, Disegni del mutamento, in Félix Guattari. Architettura
della sparizione, architettura totale. Spaesamenti metropolitani, 1996, pp. 59-69; Piani di immanen-
za, in Michel Foucault. Biopolitica e territorio. I rapporti di potere passano attraverso i corpi, 1996, pp.
119-133; La posizione eccentrica, in Mike Davis. Geografia dellespressione. Cittir e paesaggi del terzo
millennio, 1997, pp. 51-64; Tecnica e crudelta, in Antonin Artaud. Il sistema della crudelta. Gli affer-
ti, le intensita, il linguaggio dei corpi, 1997, pp. 75-92; Letit del corpo, in Gilles Deleuze. Pierre Klos-
sowski. Simulacri e filosofia. Maschere, segni, eventi nella polis contemporanea, 1997, pp. 109-26; Psi-
cogeografie, in Jean Beaudrillard. Cyberfilosofie. Fantascienza, antropologia e nuove tecnologie, 1999,
pp. 49-64; La cosa ferita, in Guerra locale, guerra globale. Pulizie etniche e geopolitica dell’impero: la
nuova guerra balcanica, 1999, pp. 49-63; Tecnonomadismo, in Gilles Deleuze. Tecnoftlosofia. Per una
nuova antropologia filosofica, 2000, pp. 49-69; Il principio della diversita, in Guenther Anders. Ecces-
so di Mondo. Processi di globalizzazione e crisi del sociale, 2000, pp. 23-40; Controlli, poteri e sogget-
ti a rischio, in W. Burroughs. Geografie del controllo. Saperi, corpi, territori, 2001, pp. 67-84; Sul cer-
vello-soggerto, in Félix Guattari. Pensiero globale, cervello sociale. Lotta dei concetti contro le opinioni
per resistere al presente, 2001, pp. 109-125; La liberta: come apertura al futuro. Note di antropologia
Silosofica, in Baruch Spinoza. Corpi e liberta. Trasformazioni antropologiche del presente, 2002, pp.
41-58; Attraverso il feticismo radicale, in Theodor W. Adorno. Progresso e feticismo. Ideologia e merci-
Sicazione dei corpi, degli affetti e delle relazioni nel tempo presente, 2002, pp. 61-78; Cartografie della
mutazione tra corpi e territori, in Pierre André Taguieff. Cosmopolitismo e nuovi razzismi. Populismo,
identiti e neocomunitarismi, 2003, pp. 49-61; Amore ¢ ambiente. Tra antropologia filosofica e teoria
dei sistemi, in Walter Benjamin. Globalizzazione ed esperienze di vita. Nuove poverti e processi di libe-
ragione, 2003, pp. 87-97; Soggetto cyborg. Attraverso Foucault, in Moltiplicare Foucault. Vent anni

127



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

nomade, spazio di incontri, in primis quello con Tiziana Villani, che ha
inizio all’uscita di un altro progetto-rivista, «Futuro anteriore», e ha per
compagno di strada Gilles Deleuze — e Félix Guattari — in una linea di fu-
ga dalle codificazioni egemoniche degli inizi degli anni Novanta.

Fondata nel 1993 da Tiziana Villani insieme a, tra gli altri, Nanni
Balestrini, Franco Berardi, Antonio Caronia, Alessandro Dal Lago, Primo
Moroni, Augusto Ponzio, Paul Virilio, Adelino Zanini, Millepiani ¢ a tutti

gli effetti un ambito di riflessione ostinatamente interessato alla dimensione
filosofico-politica di un presente che per quanto frammentato continua a
produrre spazi e aperture che indicano percorsi diversi da quelle tautologie
che intendono rigidamente perimetrare le trasformazioni e i bisogni delle
esistenze. [...] Richiamare queste contraddizioni, permette di osservare li-
beramente la brutalita e lo spreco che impunemente pauperizzano il mondo
e ne praticano la fine nel canto mortifero di un “qui ed ora”, che privilegia i
pochi a discapito e dispregio dei molti. [...] In un presente fortemente fram-
mentato e divaricato tra nuove marginaliti e nuove strutture gerarchiche la
necessita di conoscenza, ricerca e immaginazione risulta essenziale®.

dopo, 2004, pp. 197-209; Etica e velocita nell et del postfordismo, in Gilles Deleuze. Spazi nomadi.
Figure e forme dell’etica contemporanea, 2004, pp. 97-114; Alla ricerca del mondo perduto. Svilup-
pi del pensiero del fuori, in Bernard Stiegler, Félix Guattari. La catastrofe dell immaginario. Ecosofia,
estetica e politica, 2006, pp. 41-53; Scrivere e balbettare. L afferto in Gilles Deleuze, in Félix Guattari.
Caosmos. Filosofia e tecnica nelle societa di controllo, 2006, pp. 69-82; Geografie del concetto ed eserci-
i di liberta nell'eta della tecnica, in Gilles Deleuze. Saskia Sassen. Dis-senso. Per un'ecologia materiali-
sta, 2007, pp. 53-63; Fuori dal mondo. L'impresa di esistere tra Geblen ¢ Adorno, in Manuel Castells.
Alfred. Sohn-Rethel. Tecnometamorfosi della soggettivita contemporanea, 2008, pp. 58-73; L antro-
pologia politica del lutto, in André Gorz. Per un'ecologia politica. Contro l'economia del valore, 2008;
Intensita urbane. A partire dallo squardo metaforico di Walter Benjamin, in Lesplosione urbana, 2009,
pp. 87-100; Cartografie dell affertivita. Note su Gilles Deleuze, in Il fuori della filosofia. Crisi di sen-
so, vero dire e umorismo, 2009, pp. 43-57; Etica e politica in una prospettiva ecosofica. Soggetti e pras-
si sociale a partire da Félix Guattari e André Gorz, in «Ecosofia critica», 2010, pp. 37-57; Per una
pragmatica dell’urbano: la filosofia della “citta”, in Urbanmorfosi. Dalle periferie all'ecosistema globale,
2010, pp. 35-46; Corpo vivo, conoscenza e autonomia. Letture per far si che la paura non mangi l'ani-
ma, in Usciti dal futuro, 2011, pp. 55-73; Neuro Habitat. Senza nome e senza storia, in Critica della
ragione urbana. La citta frattale tra progetto e abbandono, 2011, pp. 29-41; Cambio di marcia. Intro-
versione dellurbano, in Se la filosofia morira sari per assassinio. La macchina, i soggetti e il desiderio,
2013, pp. 59-68; Figure ¢ territori. Per un orientamento pratico della filosofia, ivi, pp. 55-68; Sul con-
tratto urbano: immagini della citta rovesciata, in Per una teoria ecologica, 2018, pp. 9-20; Corrispon-
dere — Parzialita dell’'umano ed ecologia del quotidiano, in Ecollogiche. Politiche, saperi e corpi nel tem-
po della crisi ambientale, 2021, pp. 23-36; Filosofia afferrata per tempo. Per una critica del presente,
in Le crepe del presente. Filosofia critica della vita quotidiana, 2023, pp. 21-36; Singolariti ¢ amici-
zia. Per una nuova configuragione dell’umano, in Critiche e politiche della violenza, 2024, pp. 79-94.
* https://www.millepiani.org/il-progetto-millepiani/ (ultimo accesso 20/04/2025).

128



Federica Giardini

E necessario infatti, si registra, riattivare la dimensione pubblica, e
dunque critica, del pensiero, contro i luoghi istituzionali del sapere che
svolgono la funzione di «cinghia di trasmissione tra ceti intellettuali tristi
e comunicazione», contro un pubblico ipotizzato e costruito come aggre-
gato di spettatori consumatori passivi, contro la «dematerializzazione del-
la vita». Il progetto intende dunque scommettere sulle istanze di pensiero
implicate nei molteplici divenire della vita, individuando i nuovi spazi di
produzione del pensiero e di pratiche che, in una discontinuita con gli an-
ni Settanta, proseguono in tempi di crisi’.

Con quella che diventa consuetudine e cifra della collana-rivista, nel
1993 il primo numero si apre con la traduzione italiana del capitolo Geo-
filosofia tratto da Qu'est-que la philosophie di Deleuze e Guattari. Le coor-
dinate mobili dell’operazione sono chiaramente delineate, in particolare
la tensione tra terra e territorio, tensione deterritorializzante che prospetta
un compito almeno duplice: aggiornamento dei saperi in ogni dislocazio-
ne materialistica dei processi in atto e ricezione della resistenza materiale
e materialista alle codificazioni correnti. Terra e territorio preannunciano
lattenzione che di volta in volta si concentrera sulle metamorfosi dell’u-
mano e della sua costituzione tecnica come anche del suo ambiente ur-
bano. In sintesi, il percorso che Fadini, a partire dal 1994, data della sua
entrata nel progetto, declinera tra antropologia filosofica e filosofie dell’ur-
bano del Novecento, tra corpi-territori deleuziani e interrogazioni sul di-
venire del pensiero e della pratica filosofica.

Dieci anni dopo, nel 2014, il terreno prepara un ulteriore incontro,
quello con 'onda lunga dei femminismi e dei movimenti dei commons di cui
ero parte e che in crescendo hanno abitato e ricreato i territori devastati dal-
la crisi finanziaria del 2008. In quello stesso anno il gruppo di ricercattiva
“EcoPol-Eco|nomiallogia politica”, accompagna il neonato Master in Stu-
di del territorio-Environmental Humanities di cui Ubaldo Fadini e Tiziana
Villani sono tra i primi docenti invitati. Altre interlocuzioni si aggiungeran-
no negli anni successivi, con il gruppo di ricerca Ubi minor di Bologna, in-
sieme a Manlio lofrida, e con le attivita di Quinto alto a Firenze.

Ora, gia nel 2007 — a ridosso della crisi finanziaria globale — il numero
33 di «Millepiani», André Gorz. Per un'ecologia politica. Contro ['economia
del valore, apre una duplice prospettiva e anticipa ambiti di ricerca e dibat-
tito politici e teorici: portare all’'attenzione 'opera di André Gorz e aprire

3 Ibidem.
* Della discussione delle questioni elaborate da Gorz, mi limito a segnalare E. Leonardi, L e-
cologia politica di André Gorz. Introduzione a A. Gorz, Ecologia e liberti, Napoli, Orthotes, 2015,

129



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

una nuova stagione di critica dell’economia politica della terra-territorio,
contribuendo a una ripoliticizzazione della questione ecologica.
Il numero propone una diagnosi e una linea di apertura:

Lo spazio pubblico, “libero” non esiste pitl, e con esso scompaiono come
patrimonio comune non solo le sue destinazioni, ma l'insieme di tutte le
sue risorse materiali, sociali, economiche. Questa sottrazione di territorio
non riguarda lo spazio in senso strettamente oggettivo, ma piuttosto lo spa-
zio esistenziale, ossia i modi attraverso i quali le esistenze si realizzano in
un ambiente. L’emergere di una questione ambientale non piu rinviabile
richiama I'indicazione di André Gorz verso I'impegno per “un’ecologia poli-
tica” capace di sviluppare una “tecnocritica [...] Immaginazione, invenzione
e attenzione sono fattori costitutivi delle macchine viventi biologiche e non,
ma nell’agire libero si deve sottolineare una valenza specifica dei processi
di soggettivazione umana, ossia I'inclinazione verso una felicita non intesa
come puro soddisfacimento dei bisogni, quanto come potenziamento delle
forze capaci di creare benessere. Questo benessere ¢ strettamente correlato
all’ambito territoriale poiché ¢ in esso che trovano condizione creativa le
diverse disposizioni delle soggettivita. In altre parole reinventare il territorio
significa emanciparsi dal diktat dell’estetizzazione della vita per tornare a vi-
vere secondo inclinazioni capaci d’amore e di comunita, per quanto conflit-
tuali e articolate possano essere quest’ultime. Ridare valore e senso a questi
piani ¢ importante perché permette di liberarsi da tutti quei meccanismi di
censura e di autocensura che hanno relegato le potenze di vita nell'imbaraz-
zo e nell'impotenza, favorendo il dogmatismo di un cinismo nichilista il cui
fine unico ¢ quello insensato del consumo”.

Ripoliticizzare la questione ecologica ¢ I'istanza sviluppata nell’intro-
duzione al numero®, istanza con cui Fadini interloquisce a piti riprese:

pp- 9-24; 1d., Lavoro Natura Valore. André Gorz tra marxismo e decrescita, Napoli, Orthotes, 2017.
A. Negri, Su Gorz a partire da Leur écologie et la notre, https://www.euronomade.info/su-gorz-a-par-
tire-da-leur-ecologie-et-la-notre/, 2020.

> T. Villani, 7 territori della smaterializzazione, «Millepiani», 33, 2007, pp. 25-38,

¢ Tema ripreso nel 2017 con il seminario Ecologie politiche presso il Dipartimento di Filoso-
fia dell’Universitd di Bologna, cui partecipano Tiziana Villani e Ubaldo Fadini con i rispettivi inter-
venti: Ecologie: sapere critico versus comunicagione e Le storie del territorio. Tra filosofia e non-filosofia.
Da segnalare anche la partecipazione di Manlio lofrida — Ecologia e filosofia — che fondera il gruppo
di ricerca “ubi minor”. Titolo dell'intervento pubblicato su «Effimera»: hetps://effimera.org/politiciz-
zare-lecologia-politica-di-tiziana-villani/. Cfr. anche T. Villani, Ecosofia critica, https://efimera.org/
ecosofia-critica-tiziana-villani/, 2017; Prefazione a A. Gorz, La morale della storia, Napoli, Orthotes,
collana “Ecologia politica” a cura di G. Avallone, M. Benegiamo, E. Leonardi, 2022.

130



Federica Giardini

I'idea-chiave del libro [T. Villani, Ecologia politica. Nuove cartografie dei ter-
ritori e potenza di vita], quella che emerge da una batteria di sondaggi critici
che riguardano la dimensione dell’ecologia critica (da Guattari a Gorz), la
tonalitd anche decisamente esistenziale, oltre che politica, delle territorializ-
zazioni del divenire urbano (da Lefebvre a Virilio), la rischiosa cartografia
della smaterializzazione contemporanea, con i suoi spostamenti di valore, di
affettivitd, dentro lo spazio urbano, la lettura di segno ecosofico delle me-
tamorfosi complessive degli assetti e delle configurazioni della soggettivita
odierna: tale idea ¢ quella appunto di un soggetto — irriducibilmente “vivo”,
macchinicamente registrato, tecno-mutante, de-scritto sul piano corporeo a
partire dalla sua attuale iscrizione all’interno delle logiche di articolazione
della “megamacchina sociale” — che esiste nel momento in cui ¢ costitutiva-
mente associato ad un “ambiente”, ad un “contesto”... a me piacerebbe dire
perd cosi: ad un “mondo”. [...] Troppa filosofia in questa mia lettura? Puod
essere, ma l'eccesso va giustificato nel senso (un senso tra gli innumerevoli
altri... sia ben chiaro) di riconoscere nel libro di Villani, nel quale la filoso-
fia ¢ opportunamente restituita alla sua essenziale minorita, la presenza di
uno sforzo di analisi che va a cogliere con infinita pazienza i segnali di una
colorazione della realtd, di una sua effettuazione, certo difficile, sotto la veste
della espressione variegata — a livello mentale, sociale, ambientale: ecosofico
— dei potenziali di crescita, di maturazione, di una intelligenza produttiva
politicamente avvertita. E in quest’ottica non posso fare a meno di ricorda-
re, come fa profittevolmente Villani, la tenacia deleuziana nel sottolineare
I'importanza di progettare nuovi spazi di soddisfazione, altre istituzioni ri-
spetto a quelle date in modalitd mortifere, per tali potenzialita, quelle che
stimolano a fuggire tutti gli inviti alla rassegnazione’.

Nel quadro di questa ri-creazione del senso politico dell’ecologia, Fa-
dini approfondisce il clinamen tra Gorz, I'ecosofia critica di Guattari, I'e-
cologia grigia di Virilio, una lettura deleuziana del disambientamento,
insieme a una ricorrente interrogazione sul “che cos’¢ la filosofia”. Un per-
corso che entra in risonanza e disloca la dominante di una ricerca che ha
toccato gli ambiti «dell’antropologia filosofica moderna, della teoria del-
le istituzioni e del pensiero critico radicale (di area tedesca e francese)»®.

Gorz compare in una condensazione peculiare, quella del “valore del
corpo”: dove corpo ¢ deleuzianamente inteso nella sua disposizione sociale
e dunque disposizione alla cattura come anche alla liberazione. Il Gorz di

7 U. Fadini, T. Villani. Ecologia politica. Nuove cartografie dei territori e potenza di vita, https://
www.euronomade.info/ecologia-politica-nuove-cartografie-dei-territori-potenza-vita/, 2014.

8 U. Fadini, I/ futuro incerto. Soggetti e istituzioni nella metamorfosi del contemporaneo, Vero-
na, ombre corte, 2013, p. 9.

131



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Fadini figura «un percorso di critica del capitalismo che conduce all’eco-
logia politica»®, passando per una teoria critica dei bisogni umani. E que-
sta inflessione ad assemblare il corpo-territorio e la sua dotazione di istin-
ti-istituzioni, quali mezzi collettivi di soddisfacimento dei bisogni', un
corpo colto nel suo divenire, tra le nuove catture dell’introiezione del capi-
tale fisso, del capitalismo della conoscenza'!, e della induzione di ezhos fun-
zionali, e spinte di liberazione. L’interlocuzione con Gorz si apre al dibat-
tito e alle ricerche sui mutamenti produttivi-soggettivi del postfordismo'?,
come anche sul potenziamento tecnico di questi mutamenti, e si amplifica
nella risonanza con le analisi ecosofiche di Guattari.

In effetti una delle cifre originali della ricerca di Fadini ¢ la connes-
sione che viene stabilita tra 'antropologia filosofica tedesca “¢” francese;
connessione niente affatto data eppure trovata. Da una parte, infatti, 'u-
mano neotenico di Gehlen, costitutivamente mancante e dunque costitu-
tivamente spinto alla composizione di un ambiente per via tecnica; dall’al-
tra, la potenza di un corpo che, con Deleuze, tende all'incremento del
benessere per via collettiva, per via istituzionale — la connessione avviene
attraverso un certo Marx, quello delle nuove letture del capitolo sesto ine-
dito sulle macchine'. Nello spirito programmatico di «Millepiani» la ri-
cerca indaga sia il piano delle nuove catture sia la creazione di nuovi ethos
di liberazione e di potenziamento del benessere collettivo, sempre connes-
so ai dispiegamenti ripiegamenti di corpi che sono territorio, territorio ur-
bano produttivo e tecnologico, territorio di apertura di nuovi spazi di libe-
razione, di eterotopie.

E qui dunque pertinente I'affondo che viene portato sulla terra-ter-
ritorio innervato di tecnica, sull’“ecologia grigia”. Mettendo ancora e di
nuovo in connessione filosofie tedesche e francesi, troviamo un confronto
tra Harmuth Rosa, attualizzatore delle analisi della scuola di Francoforte, e
Paul Virilio pensatore del virtuale e della velocita. L’accelerazione dei nuo-
vi mezzi di trasferimento delle informazioni, della comunicazione e del-
la logistica impongono infatti di pensare una “ecologia grigia”, secondo la

? Ivi, p. 27.

10 [ nella collana diretta da Fadini e Villani che viene pubblicata la prima traduzione italiana
di G. Deleuze, Istinti e istituzioni, Milano, Mimesis-Eterotopia, 2002, nuova ed. 2014.

""" Cfr. U. Fadini, André Gorz. Il valore del sufficiente’. In G. Mari ez al. (a cura di), Idee di
lavoro e di ozio per la nostra civilta, Firenze, Firenze University Press, 2024, pp. 995-2003.

2 V., tra glialtri, U. Fadini, A. Zanini (a cura di), Lessico postfordista. Dizionario delle idee del-
la mutazione, Milano, Feltrinelli, 2001; Id. (a cura di), Postfordismo e oltre, Firenze, Clinamen, 2023.

¥ Cfr. U Fadini, Marx aprés le marxisme. Préface a Le marxisme comme expérience. Ecrits de
Raniero Panzieri, Paris, Eterotopia France, 2021, pp. 5-16.

132



Federica Giardini

formula pubblicata nell’intervista La fine del prossimo™. Appare qui come
la politicizzazione dell’ecologia passi da una diagnosi di insufficienza del-
la sola ecologia “verde”.

Va bene cio¢ occuparsi dell'inquinamento delle sostanze naturali (ac-
qua, aria, fauna e flora) ma non si deve rimuovere I'inquinamento delle di-
stanze (“che non sono sostanze”), il vero e proprio oggetto dell’ecologia
“grigia”. I progressi sbalorditivi dell’accelerazione nei trasporti e nelle tra-
smissioni «favoriscono la fine del mondo, che non va intesa in senso apo-
calittico, ma solo come riduzione del mondo a nulla. La Terra, infatti, sta
diventando troppo piccola per la nostra percezione: 40 mila chilometri,
mentre rappresentano ancora una notevole distanza per aerei supersonici
[...[, diventano un’inezia se vengono rapportati alla velocita assoluta delle
onde elettromagnetiche, che ¢ di 300 mila chilometri al secondo. Le pros-
sime generazioni proveranno un senso di imprigionamento, che sara il ri-
sultato dell'inquinamento della grandezza della natura e della riduzione
delle distanze. Infatti, noi siamo uomini, donne, umani, terrestri, non so-
lo perché possiamo beneficiare dell’aria, della respirazione e dell’alimenta-
zione offerte dalla Terra, ma anche perché il mondo ha una certa scala di
grandezza. Noi abbiamo bisogno delle distanze per vivere» .

La tensione geofilosofica tra terra e territorio guadagna cost sia il ver-
sante della tecnica sia il versante della percezione, della sensibilita e della
soggettivazione. L’ecologia politica si presenta allora, nella formulazione
gorziana, come un’“etica di liberazione”, come messa in discussione del-
le forme dominanti di valorizzazione delle attivita umane e, in riferimen-
to all’ecosofia di Guattari, viene articolata con la fuoriuscita dal capitali-
smo attraverso la possibilita di creazione di “ricchezza senza valore” — alla
ricerca non tanto del positivismo, della fissazione di una morale ecologi-
ca, bensi di un’esigenza etica di emancipazione del soggetto, che richiede
la critica teorica e pratica del capitalismo, critica di cui 'ecologia politica
¢ parte essenziale'®.

' P. Virilio, La fine del prossimo, a cura di M. Bellini, Una citzi, 60, 1997, https:/[www.una-
citta.it/it/intervista/186-la-fine-del-prossimo (ultimo accesso 21/04/2025).

> U. Fadini, Ecologia “grigia” e metamorfosi antropologiche. Un contributo, in «Societd Muta-
mento Politica», 13(26), 2022, pp. 43-49, p. 44. Su Virilio, cfr. anche il testo di Fadini Corpi vir-
tuali o gloriosi, in «Millepiani», 1994, pp. 59-77; 1d., Fuori programma. Virilio e la fenomenologia
della soggezione, in P. Virilio, La velocita di liberazione, Milano, Mimesis, 2000, pp. 179-190; Id. (a
cura di), S. Cacciari, Lessico Virilio. L accelerazione della conoscenza, Pisa, Felici, 2012, pp. 65-96.

' U. Fadini, 1/ futuro incerto, cit., p. 54.

133



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

La politicizzazione dell’ecologia si potenzia cosi attraverso i piani del-

le Tre ecologie e del programma di ecosofia critica di Guattari'. In questa
prospettiva I'ecologia muta in una scienza che

ha per oggetto gli eco-sistemi di qualsiasi tipo (eco-sistemi sociali e della
biosfera), per arrivare infine a considerarla come un fenomeno di “opinio-
ne”, in grado di comprendere sensibilita culturali e politiche assai diverse.
In breve, si puo parlare di “tre ecologie”, quella del’'ambiente, quella sociale
e quella mentale®.

Per Fadini ¢ da sottolineare I'assemblaggio delle tre ecologie nei ter-

mini di una ecosofia, che ¢ elemento di novita rispetto all’ecologia tradi-

zionalmente intesa:

un oggetto ecosofico che non coincide con quello eco-sistemico, presentan-
dosi in effetti mediante I'articolazione di linee che sono “quelle del flusso,
della macchina, del valore e dell’ambito esistenziale”. La prima linea, quella
del flusso, ¢ la meno difhicile da comprendere proprio perché non c’¢ eco-
sistema senza l'articolazione di flussi, in rapporto tra di loro sulla base di
una sostanziale eterogeneitd. La linea della macchina ¢ quella che indica
la capacita di auto-organizzazione (“autopoietica”) degli eco-sistemi (...).
L’oggetto ecosofico ¢ quindi autopoietico ed ¢ insieme anche portatore di
segni, valori e prospettive di ulteriore valorizzazione. E la problematica del
valore ad essere cosi di nuovo soppesata, in modo non scontato. L’intenzio-
ne ¢ infatti anche quella di ripensare il valore economico, soprattutto il va-
lore di scambio in senso marxiano (il “valore capitalistico”), mettendolo in
relazione con gli altri sistemi di valorizzazione che emergono dai differenti
sistemi autopoietici (“sistemi sociali, gruppi, individui, sensibilita artistiche,
sensibilita religiose”), in modo tale che lo stesso valore economico ne risulti
arricchito e non mortificato (“piombato”). La quarta linea ¢ quella pro-
pria della “finitezza esistenziale”, “che definisce piu precisamente I'oggetto
ecosofico”, e viene presentata anche come “ambito esistenziale”: esso “non
rappresenta nessuna entita eterna, bensi si fonda sulle coordinate della de-
terminazione estrinseca, indipendente. Nel suo sistema di valore, I'oggetto
ecosofico ha un inizio e una fine; ¢ in rapporto con una diversita macchini-
ca, con un phylum macchinico. Di fatto quel sistema possiede egualmente
una causa sistemica e un avvenire. Senza autonomia universale, esso ¢ con-
nesso con il processo della storicitd. Questa finitezza rappresenta cosi anche

7 U. Fadini, Etica e politica in una prospettiva ecosofica. Soggetti e prassi sociale a partire da

Félix Guattari e André Gorz, in «Ecosofia critica», Millepiani, 2010, pp. 37-57.

p.77.

134

'8 U. Fadini, Divenire corpo. Soggetti, ecologie, micropolitiche, Verona, ombre corte, 2015,



Federica Giardini

una dimensione dell’estraniazione e dell“incarnazione’ e insieme un arric-
chimento processuale: poiché grazie ad esso c’¢ sempre la possibilita di un
ricaricamento derivante dal caos e di una rifondazione di una complessita'.

La lettura dell’ecosofia si declina anche con il lessico dell’antropo-
logia filosofica, quando il “disambientamento”?® diventa disadattamento,
defunzionalizzazione soggettiva del corpo-territorio e lo riconsegna alle sue
capacita di costituire un altro ambiente. Capacita che si declinano ulterior-
mente come possibile, quel possibile che innerva costitutivamente il dato,
il posto, il presente — ritorna Geofilosofia, in una lettura che intercetta il ri-
mando di Deleuze e Guattari a Ernst Bloch e alla sua rivisitazione del pos-
sibile come utopia immanente?'. Appare qui l'ultimo dei punti annuncia-
ti in apertura di questo percorso nell’opera di Fadini, ovvero la rinnovata
domanda “cosa puo la filosofia?”:

La filosofia moderna non ¢ infatti amica fino in fondo del capitalismo,
cosi come quella antica non lo era rispetto alla citta greca: essa «porta all’as-
soluto la deterritorializzazione relativa del capitale, lo fa passare sul piano di
immanenza come movimento dell’infinito e lo sopprime in quanto limite
interno, lo rivolge contro se stesso, per fare appello a un’altra terra, a un
nuovo popolo. [...] E proprio a questo punto che Deleuze e Guattari, in
indiretta polemica con alcuni degli esponenti piti tardi della Teoria Critica,
affermano che la filosofia ¢ eventualmente piti vicina all'impresa adorniana
della “dialettica negativa” «e a cio che la Scuola di Francoforte designava
come “utopia”». E proprio I'utopia a operare il collegamento della filosofia
con la sua epoca, con la cittd greca e — poi — con il capitalismo europeo. E
'utopia che consente alla filosofia di qualificarsi politicamente e di appro-
fondire 'impresa critica rispetto al proprio quadro di societa?.

Non si puo mai farla finita con la filosofia, dice Fadini®, ¢ coestensi-
va dell'umano, tecnica incarnata al di qua e al di la della razionalita. Una
filosofia pero che si esprime come capacita disadattante, che ci spinge og-

¥ Ivi, pp. 78-79.

2 U. Fadini, Deleuze e Guattari “disambientati”. Su filosofia e citta, in R. Morani, Lo spa-
gio dell abitare e la genesi della metropoli nel pensiero filosofico da Kant al Novecento, Napoli-Salerno,
Orthotes, 2022, pp. 161-173.

2L U. Fadini, Bloch attraverso Deleuze e Guattari. Su alcune tracce condivise, in «B@belonli-
ne», 5, 2019, pp. 321-330. V. anche U. Fadini, Prefazione a G. De Fazio, Ecologia del possibile,
Verona. ombre corte, 2021, https://effimera.org/ecologia-del-possibile-ecologia-in-cammino-di-
gianluca-de-fazio-ubaldo-fadini/

22 U. Fadini, Bloch attraverso Deleuze e Guattari, cit., p. 322.

» U. Fadini (a cura di), Per non farla finita con la filosofia, Firenze, Clinamen, 2022.

135



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

gi, ancora e di nuovo, a “disattivare” le catture del presente. In Disattivare.
Un’idea di filosofia™, le conversazioni e letture si moltiplicano — dai sem-
pre presenti Benjamin e Deleuze, passando per la letteratura di Celan e la
drammaturgia di Brecht, fino all’antropologia filosofica di Paul Alsberg
— per individuare una linea deviante, un farsi minore della filosofia. Og-
gi «si tratta forse di riuscire a governare la disattivazione, a restituirla al-
la provvisorietd/revocabilita delle concrezioni [...] della nostra sensibilita
e intelligenza»®. Filosofia cui spetta la riapertura del possibile in un’epoca
che satura larticolazione tra umano e tecnica.

# U. Fadini, Disattivare. Un'idea di filosofia, Verona, ombre corte, 2024.
5 Ivi, p. 19.

136



MANLIO |OFRIDA

Un umanesimo dell'eccesso:
Ubaldo Fadini fra Pico e Deleuze

1. Premessa

La personalita filosofica di Ubaldo Fadini ¢ fortemente legata alla sua
passione politica; ma entrambi questi aspetti si intrecciano alla sua biogra-
fia e alla sua particolare umanita. Per partire da quest’ultima, egli appare ed
¢ un fiorentino, con molte delle caratteristiche tipicamente toscane (a par-
tire dal senso dell’'umorismo, che perd non ¢ quello pitt “nero” e un po’ ci-
nico di una certa fiorentinita, ma estremamente dolce); dietro questo stra-
to di fiorentinita, appare pero a tratti, ed ¢, credo, non meno importante,
la sua origine friulana, con gli aspetti di serietd profonda e pensosa, di una
riservatezza che non nasconde, ma preferisce un rapporto laterale e media-
to con quanto ¢ piu delicato e appartiene alla sfera pil schiettamente sog-
gettiva. Potra sembrare scorretto che io parta da questo ritratto troppo psi-
cologico e troppo personale per delineare il profilo intellettuale di Ubaldo,
ma proprio 'ultimo argomento che ho toccato — quello della soggettivita
— ¢ in realtd uno dei cardini del suo lavoro filosofico e politico. In verita,
quello che emerge da questi cenni sulla sua personalita ¢ che essa ¢ giocata
su molti registri — ai due dell’origine friulana e della assimilazione fiorenti-
na (coi limiti accennati) se ne aggiungono, collegandosi con essi, anche al-
tri, non meno eterogenei fra loro di quelli “etnici”. Delineare alcune carat-
teristiche della sua biografia intellettuale servira a confermare e sviluppare
questo assunto. Negli anni 70 Fadini per un lato ¢ fortemente segnato da
un’influenza marxista di carattere operaista che rimarra un riferimento co-
stante delle sue ricerche; per I'altro, cid non gli impedisce di avere come
suo punto di riferimento per la sua ricerca su Walter Benjamin Eugenio

137



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Garin', cio¢ colui che in quel momento appariva un esponente di una si-
nistra ormai superata: il massimo rappresentante di uno storicismo marxi-
sta assai legato alle prospettive togliattiane del dopoguerra. Ma a livello piu
essenzialmente filosofico queste due radici della sua formazione sono dav-
vero del tutto contraddittorie? E la relazione con Garin non ¢ in realta assai
profonda? Non possiamo qui soffermarci sul carattere assai complesso del-
la filosofia del professore fiorentino, ma un punto almeno ¢ da ricordare:
uno dei centri, se non il centro della ricerca di Garin, quello per cui egli ¢
certamente pitt noto, ¢ 'umanesimo; di Pico, particolarmente, egli ¢ stato
studioso fin dagli anni giovanili?, allo statuto dell’'uomo nella filosofia del
XV e XVI secolo egli ha dedicato degli studi fondamentali: quando Fadini,
subito dopo la laurea, si dedichera allo studio di Gehlen?, e poi dei princi-
pali filoni dell’antropologia tedesca contemporanea, non sara questo anche
un mantenere un dialogo col suo primo maestro, che in un certo senso ave-
va studiato il sorgere, a partire dal *400, della prima antropologia filosofica
della modernita? Pico non ¢ uno dei primi a insistere sul fatto che 'uomo
& caratterizzato da una “mancanza che ¢ una pienezza”*, secondo una linea
che passa poi dal Marx dei Manoscritti, a Sartre e a Deleuze? Comunque,
con Gehlen e con 'antropologia filosofica del 900 Fadini scopriva un fi-
lone che lo collocava a cavallo di molte frontiere, dentro le quali egli non
vorrd mai interamente rinchiudersi: innanzitutto, quella fra Italia e Ger-
mania — ed egli sviluppera delle ricerche originalissime sul mondo tedesco
senza mai perdere una radice profondamente italiana: tanto che, negli stu-
diosi della sua generazione, ¢ uno dei pochi a cui non si possa rimproverare
di aver abbandonato il territorio culturale della “provinciale” Italia per di-

' Cfr. U Fadini, Vize e vie Filosofiche, in «Tropico del Cancro. Culture critiche del presente»,
https://www.tropicodelcancro.net/vite-e-vie-filosofiche.

2 Cfr. E. Garin, Giovanni Pico della Mirandola: vita e dottrina, Firenze, Le Monnier, 1937.

3 Cfr. U Fadini, I/ corpo imprevisto. Filosofia, antropologia e tecnica in Arnold Geblen, Mila-
no, FrancoAngeli, 1988; ma il riferimento al grande filosofo e antropologo tedesco ha continuato e
continua a essere fondamentale in Fadini: ¢, si pud dire, una delle costanti del suo lavoro.

* Mi riferisco al celebre passaggio pichiano: «L’ottimo artefice [Dio, NDR] [...] accolse
dunque 'uomo come opera di natura indefinita, e postolo nel cuore del mondo, cosi gli parld: “non
ti ho dato, o Adamo, né un posto determinato, né un aspetto proprio, né alcuna prerogativa, per-
ché quel posto, quell’ aspetto, quelle prerogative che tu desidererai, tutto secondo il tuo voto e il tuo
consiglio ottenga e conservi. La natura limitata degli altri ¢ contenuta entro leggi da me prescritte.
Tu te la determinerai da nessuna barriera costretto, secondo il tuo arbitrio, alla cui potesta ti conse-
gnai. Ti posi nel mezzo del mondo perché di 14 meglio tu scorgessi tutto cid che ¢ nel mondo. Non
ti ho fatto né celeste né terreno, né mortale n¢ immortale, perche di te stesso quasi libero e sovrano
artefice ti plasmassi e ti scolpissi nella forma che avresti prescelto. Tu potrai degenerare nelle cose
inferiori che sono i bruti; tu potrai, secondo il tuo volere, rigenerarti nelle cose superiori che sono
divine” (G. Pico della Mirandola, De hominis dignitate, testo latino e trad. it. a fronte a cura di E.
Garin, Pisa, Scuola Normale Superiore, 1985, pp. 9-11).

138



Manlio lofrida

ventare “tedesco” o “francese” o, magari, anglosassone. Per quanto riguar-
da il rapporto con la Germania, allo studio di Gehlen, del resto, si venne
ad aggiungere il discepolato, ben presto divenuto una profonda amicizia,
con Ferruccio Masini’. Rispetto a Gehlen, o Plessner, o Anders, con Ma-
sini si faceva avanti una Germania assai diversa: quella del Romanticismo
pit radicale e quella di Nietzsche; attraverso quest’ultimo, tuttavia (e que-
sto lo distingue da Masini) Fadini si apre anche al mondo francese, a auto-
ri come Deleuze e Guattari. Un’altra frontiera (cito solo le pitt importanti)
a cavallo della quale egli si poneva era quella fra filosofia e questione della
tecnica: qui convergevano la lezione di Gehlen, ancora quella di Marx ri-
letto dal Panzieri del Frammento sulle macchine®, quella di Antonio Negri:
il tutto con un’attenzione rara ai processi di informatizzaione che si face-
vano strada fin dalla metd degli anni Ottanta, all'impatto che essi aveva-
no sul capitale variabile, sulla soggettivita della forza-lavoro — ¢ questo uno
dei contributi pitt importanti che il suo lavoro di ricerca ha dato alla cul-
tura filosofica e politica italiana e internazionale. Garin, Gehlen, Masini,
Nietzsche, Deleuze, Panzieri...: ripeto che chi voglia comprendere il sen-
so pitt profondo della personalita di Fadini deve sforzarsi di capire come,
dietro all’apparente eterogeneita di questi riferimenti, vi sia una coerenza
di fondo, un filo conduttore che, proprio mettendo in collegamento que-
ste ambiti e registri cosi diversi, li mantiene anche nella loro tensione per
farne sprigionare dei risultati di particolare originalitd — tanto che appare
difficile collocare Fadini in una posizione precisa sullo scacchiere filosofi-
co, politico, culturale europeo degli ultimi decenni.

Nei limiti di questo contributo, non posso certo approfondire, come
meriterebbero, questi aspetti cosi complessi della ricerca di Ubaldo: poi-
ché pero il libro pitt importante che ha pubblicato di recente, Disattiva-
re’, costituisce un’ottima sintesi di buona parte del suo percorso, ma anche
un ulteriore sviluppo di esso, con prospettive molte feconde, procedero ad
un’analisi dei temi di tale lavoro, in modo da cominciare a approfondire il
significato del complesso del suo lavoro filosofico e politico.

> Documento poco conosciuto e di notevole valore della collaborazione di Fadini con Masi-
ni, ma anche con Furio Jesi, ¢ F. Nietzsche, La nascita della tragedia, introd. di F. Jesi, Edizione a
cura di F. Masini, trad. it. di Umberto [sic!] Fadini, Roma, Newton Compton, 1980.

¢ Cfr. K. Marx, Frammento sulle macchine, in «Quaderni rossic, 4 (1963), pp. 289 e ss.

7 U. Fadini, Disattivare. Un idea di filosofia, Verona, ombre corte, 2024.

139



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

2. Disattivare: Benjamin, Alsberg, Pico e la stanchezza di Peter
Handke

Subito, a apertura del volume, troviamo il tema del perdersi nella cit-
1% ¢ il tema baudelairiano e benjaminiano del fldneur, che ha sempre affa-
scinato Ubaldo. E un tema che ¢ stato ripreso con moltissime sfumature e
con registri anche assai diversi; il modo in cui viene sviluppato da Fadini ci
permette pero di mettere a fuoco una caratteristica molto importante del-
la sua impostazione di fondo: I'atteggiamento radicalmente critico verso
la societa capitalistica, con la connessa ripresa di temi operaisti, ma anche
debordiani e francofortesi (nella cui costellazione brilla in particolare per
Ubaldo la stella di Sohn-Rethel) ha tuttavia un’impronta che ¢ decisamen-
te modernista; voglio dire che la critica del presente ¢ fatta in nome di una
forte polemica verso ogni nostalgia dell originario: la critica del mondo della
tecnica si fa dentro di esso e nel livello di scontro e di contraddizione che esso
ha creato, senza alcuna possibilita di ritorno indietro. Il perdersi nella citta,
il flaner va letto proprio in questo senso: secondo una logica che era gia del
pili autentico surrealismo, e di quel testo fondatore che ¢ 1/ paesano di Pa-
rigi di Louis Aragon?, ¢ la grande citta industriale che spalanca il regno del
sogno e dell'immaginazione, ¢ il culmine dell’attivismo che puo rovesciar-
si in una societd completamente diversa, in cui il principio direttivo ¢ in-
vece il disattivare. A questo punto, il nuovo tema della disattivazione svela
le sua radici in alcune delle matrici filosofiche del pensiero dell’autore che
abbiamo sopra segnalato: a monte di esso, vediamo comparire la riflessio-
ne antropologica, e sulla mancanza antropologica, di Arnold Gehlen; ma,
come in altri casi, questo libro aggiunge un nuovo autore alla batteria fadi-
niana: ¢ infatti il lavoro di Paul Alsberg e del suo importante testo L enig-
ma dell’umano™ che viene convocato, con particolare riferimento al nes-
so che quest’autore istituiva fra sviluppo della tecnica e corporeitd umana.
Val qui la pena di citare un passaggio di Alsberg riportato da Fadini, dato
che ¢ centrale nel suo discorso:

La differenza tra I'evoluzione animale e quella umana spicca [...]. Per
'animale il corpo ¢ tutto. L'utilizzo, lo sviluppo, 'incremento di tutto cio
che appartiene alla corporeita, gli apparati e i dispositivi utilizzabili nella

8 Ivi, p. 9 e ss.

° L. Aragon, I/ paesano di Parigi, trad. it. di P. Caruso, Milano, Il Saggiatore, 1996.

10 P. Alsberg, L'enigma dell’umano. Per una soluzione biologica, trad. it. e cura di E. Nardel-
li, Roma, Inschibboleth, 2020.

140



Manlio lofrida

lotta per Iesistenza con lo scopo di un adattamento del corpo il pitl possibile
perfetto alle condizioni esterne sono il fine evidente dell’evoluzione anima-
le. Percio 'animale ¢ oggi, a evoluzione compiuta, adattato con il suo corpo
alla natura in modo cosi eccellente. Nell’essere umano invece ’evoluzione
si muove in maniera altrettanto mirata verso |'utilizzo, il perfezionamento e
la proliferazione dello strumento artificiale. Perciod ‘tutto attorno’ all’essere
umano, indipendentemente dal corpo e fuori di esso, fiorisce un regno della
tecnica fondato su se stesso, mentre il corpo, esentato attraverso lo stru-
mento dal suo compito originario di adattamento alla natura, si abbandona
alla regressione. Ora capiamo perché I'essere umano e 'animale nel corso
dell’evoluzione siano finiti ai poli opposti, perché nel secondo il corpo sia
assolutamente completo, nel primo inabile e bisognoso: nel corso della sua
evoluzione I'animale ha proseguito la formazione del corpo; all’inverso, nel
corso della sua evoluzione I'essere umano ha disattivato il corpo."

Lo specifico dell'umano, rispetto al resto del mondo animale, risiede
dunque nel fatto che lo sviluppo tecnico che ¢ la sua caratteristica specifica
comporta la disattivazione del corpo. Dal punto di vista di Fadini, cio si-
gnifica individuare nel processo stesso dell’ominazione un qualcosa di con-
traddittorio: poiché I'enorme esoscheletro che 'uomo crea per difendersi e
per dominare la natura pud trasformarsi (come ¢ ora, nel suo uso capitali-
stico) in una gabbia d’acciaio che gli toglie ogni liberta, ma puod anche esse-
re lo strumento attraverso cui 'uomo si libera da ogni coazione all’ aztivita,
rovesciando cosi la logica capitalistica faustiana del produrre per produrre.
Dovremmo riflettere se, in questo carattere contraddittorio di quanto ca-
ratterizza 'umano in quanto umano, non riappaia la lezione del sopra ci-
tato De dignitate di Pico a proposito dell’'uomo che puo scegliere di farsi
angelo o bestia'’.

Su questa linea, non sorprende di trovare, nelle pagine seguenti, il ri-
ferimento alla celebre tecnica dello straniamento di Brecht, che del resto di
nuovo puo ricollegarsi a Benjamin; ma non meno suggestivo ¢ che il tema
del perdersi nella citta porti Fadini a una ripresa di un classico degli anni
’70 come Alice nelle citta di Wim Wenders, a cui si possono accostare, per
continuita tematica, capolavori come Falso movimento e, ormai negli anni
Ottanta, // cielo sopra Berlino; né si pud dimenticare la vicinanza del Wen-
ders di questi film a Peter Handke, tanto ¢ vero che Fadini richiama espli-

" U. Fadini, cit., p. 17, che cita da Alsberg, cit., p. 82.
12 Cfr. supra, nota 4.

141



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

citamente il tema della stanchezza di quest’'ultimo’. Siamo complessiva-
mente in un momento in cui la caduta del Muro non ¢ ancora avvenuta,
ma due artisti del calibro di Wenders e di Handke si collocano gia in una
dimensione storica e filosofica che va oltre la contrapposizione fra capita-
lismo americano e socialismo sovietico, due regimi che erano in gara nel
nome dell’attivismo. La stanchezza di Wenders e Handke (anche del Wen-
ders pitt recente, col bellissimo Perfect days) ¢ a mio parere uno dei punti
di riferimento piti importanti per interpretare la proposta attuale di Ubal-
do sulla disattivazione, cosi come il vagare di tanti personaggi dei film di
Wenders rimanda al tema che gli ¢ ugualmente caro del fliner.

3. Il gesto: Artaud e Deleuze

Lo svilupparsi del discorso di Fadini nel seguito conosce una svolta
importante quando I'insieme dei temi finora presentati si collega al dialo-
go Artaud — Deleuze; devo qui fare un’ampia citazione, perché le afferma-
zioni di Fadini hanno una rilevanza particolare:

Il punto di partenza delle riflessioni che seguono ¢ da individuare nel rap-
porto di Deleuze con Antonin Artaud, nel momento in cui in quest’ultimo,
nei suoi “manifesti”, spicca la rilevazione di un primato della concretezza dei
gesti scenici sulle astrazioni di pensiero. Cid che tenta di realizzare Deleuze
¢ una sorta di messa in scena dell’atto del pensare, nel senso proprio di un
incontro, di una possibile messa in comune, delle ragioni del concreto e del-
le virt dell’astratto. Si potrebbe forse affermare che la filosofia deleuziana
sia afferrabile al meglio nel suo porsi come trasformazione dello stesso gesto
teatrale, con il suo portato enorme di “sensibilitd”», in un passaggio di pen-
siero, di elaborazione concettuale. Alla base di tutto cid sta una attenzione
profonda allo spazio scenico, a quella delineazione della pratica teatrale che
provoca appunto dei “movimenti-pensieri”, delle scritture gestuali che im-
barazzano letteralmente la tradizionale serialita testuale, di ordine autoriale,
che pretende la riproduzione, la rappresentazione il piu possibile fedele.

Deleuze, teorico dello stare in agguato rispetto alla “signoria” del testo-
autore (anche del testo-attore: per Artaud), ¢ particolarmente sensibile ad
un esercizio del pensiero filosofico che sia in grado di comporre il transi-
to continuo di pensieri con quella corporeita intensa, con quella gestua-
litd sempre situata che mal si concilia con la pretesa supremazia del testo
(oltretutto “recitato”). Il compito della localizzazione del “significato”, che

3 U. Fadini, cit., p. 44 e ss., che cita ¢ commenta, fra altri testi dello scrittore tedesco, P.
Handke, Elogio della stanchezza, trad. it. di E. Picco, Milano, Garzanti, 1991.

142



Manlio lofrida

ne destituisce la “sovranitd”, una volta indiscussa, trova uno spazio di arti-
colazione proprio attraverso la ripresa di cio che si materializza nella messa
in scena del combinato singolare di gesto e pensiero, di espressione e azione,
di cid che non pud essere facilmente trattenuto sotto veste di forma/figu-
ra, di realizzazione d’opera. Lo sguardo va allora in direzione non tanto di
quest’ultima, bensi proprio della messa in scena, laddove il gesto e il pensiero
si misurano ed eventualmente anche si compongono (ottenendo quella che
per Artaud ¢ la “materia magica”, costitutivamente inventiva). Riprendendo
proprio la considerazione artaudiana che “soltanto un gesto ci divide dal
caos” (in 1/ teatro e il suo doppio), cogliendo la rilevanza delle idee di dive-
nire e creazione, Deleuze mette in scena, a modo suo (che pero vale come
maniera teatrale), il gesto stesso per pensare effettivamente la filosofia, le sue
movenze e i suoi moventi: da cid scaturisce il favore attribuibile alla scrittura
intesa come agitazione specifica dell’esercizio filosofico, nel suo stimolante
corrispondere a quell’agire il teatro a vantaggio di tutto cio che non sta den-
tro ruoli comunque prefissati. '

La ricchezza di temi di queste pagine le rende un saggio a sé che val la
pena di essere analizzato con attenzione, perché comporta la messa a punto
di alcune assi fondamentali del pensiero di Fadini. Innanzitutto, va messo
in rilievo il fatto che la lettura di Artaud che viene proposta ¢ radicalmen-
te diversa da quella piti corrente e superficiale: quella di un Artaud che so-
stiene il dionisiaco e il flusso puri e un’esclusione assoluta di ogni elemento
razionale, apollineo, tendente alla repressione, al limite e al controllo. Cer-
to, questi elementi ci sono, ma devono essere visti come 'altra faccia di un
elemento altrettanto necessario, che ¢ quello del pensiero in senso piu for-
te, della potenza del concetto e dell’astratto. Del resto, tutti sanno quanto
il teatro della crudelta sia stato da Artaud pensato sotto la forte impressio-
ne di alcune rappresentazioni del teatro balinese, che ¢, come ¢ noto, un te-
atro estremamente formalizzato e ritualizzato. Questa correlativita di apol-
lineo e dionisiaco, di formale e informale travalica la questione del teatro,
per assurgere a questione filosofica, ontologica generale: qui si tratta del
rapporto inscindibile del concreto e dell’astratto; non abbiamo a che fa-
re con la distruzione pura e semplice del concetto, ma con la proposta che
fra astratto e concreto si realizzi una sintesi diversa da quella dell’'universale
vuoto della prima Critica kantiana, quello che, come spiegava anche Ador-
no, cancella il concreto, dando luogo a una sintesi omogenea e impoveren-
te. Protagonista di questa nuova sintesi di astratto e concreto ¢ il gesto, fon-
damentale elemento del nuovo teatro artaudiano; il gesto ¢ tutt’altro che

4 U. Fadini, cit., pp. 50-51.

143



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

un momento di pura attivita, di semplice costruttivita, esso ¢ invece “una
sorta di messa in scena dell’atto del pensare”: un’attivita che si converte
nel suo contrario, cio¢ nella pili estrema sensibilita, nell’apertura al “fuo-
1i”, nella capacita di uscire dalla corazza di noi stessi, della nostra soggetti-
vitd, della nostra autorialita, per accogliere I'altro da noi che I'abitudine, i
codici imposti, la pressione sociale cercano di tener fuori. E chiaro che qui
siamo di fronte al tentativo di Fadini (sulle orme di Artaud — Deleuze) di
uscire dall’alternativa della forma e dell'informe, di collocarsi in un pun-
to che ¢ quello della forma in divenire — un punto che ¢ quello di tanta fi-
losofia e di tanta attivita artistica del "900, ma, pil in generale, anche pri-
ma del ’900, di una certa modernita. Qui si tratta di stare non dalla parte
del caos puro e semplice e tanto meno dell’ordine, ma di collocarsi nella
loro tensione, secondo un nesso fra apollineo e dionisiaco che ¢ la lezio-
ne pitt profonda della visione di Nietzsche. Tutto cid mette in comunica-
zione il lavoro di Fadini con una vasta zona del pensiero europeo (sia esso
francese o tedesco, che si tratti di poststrutturalismo o di tradizione fran-
cofortese nel suo senso piu largo), il cui punto di riferimento non ¢ I'irra-
zionalismo o il misticismo: il gesto di cui Ubaldo parla ¢ piuttosto una tra-
sformazione e un potenziamento della razionalitd, un suo allargamento ad
accogliere dimensioni del pathos e della sensibilita che sono generalmente
represse. Che a questo si colleghi un ben preciso progetto di liberazione,
che fa i conti con il fallimento di una serie di esperienze novecentesche, &
cosl evidente che non val la pena di insistervi: ¢ un nuovo modo di pensa-
re la rivoluzione che Fadini ricerca.

Tutto cid ha nella corporeita il cardine principale; un passo succes-
sivo, relativo a Gehlen, permette di chiarire ulteriormente quanto la que-
stione della gestualita si articoli con tale cardine; centrale ¢ il tema della ri-
sonanza, che ¢ alla base di quell’automatismo che, per Gehlen, accomuna
tecnica e magia:

E su tale sfondo, quello dell’analisi delle due tecniche [la magia e la
tecnica moderna N.d.C.], che spicca un ulteriore elemento di osservazione
che le accomuna e risulta decisamente stimolante, vale a dire quell’automa-

'> Per quanto riguarda Artaud Fadini viene a incontrare la lezione di Carlo Pasi, che nota
con grande acutezza come fin dal carteggio con Riviere “il soggettivismo esasperato” venga da
Artaud superato proprio sotto lo stimolo della lezione dello stesso Riviére, che reclamava che a quel
soggettivismo si dovesse «opporre una distanza critica in grado di recuperare la capacita di distin-
zione fra il soggetto in quanto strumento di invenzione e 'oggetto come materia a cui applicare le
regole per quanto flessibili della costruzione formale». (C. Pasi, La comunicazione crudele. Da Bau-
delaire a Beckett, Torino, Bollati Boringhieri, 1998, p. 98).

144



Manlio lofrida

tismo il cui fascino non ¢ appunto basato su una soddisfazione puramente
intellettuale o su un istinto ben determinabile. Per cercare di afferrare il per-
ché di tale effetto di fascinazione, Gehlen introduce una categoria di taglio
psicologico che lo coglie come inquadrabile nella veste di un vero e proprio
fenomeno di risonanza. Il presupposto di tale introduzione ¢ la convinzione
gehleniana che nell’essere umano ci sia una sorta di “senso interno” con fun-
zione costitutiva che reagisce a cio che nel mondo esterno ¢ analogo a questa
costituzione specifica. L’automatismo dotato di un senso, finalizzato, ¢ perd
qualcosa di specificamente umano che inizia con il movimento, consapevole
del suo scopo, del camminare, per giungere ai movimenti ritmici divenuti
abituali del lavoro manuale e che noi — obiettivandoli su di noi — possiamo
pensare di fare riprendere da una macchina. Se quindi percepiamo al di
fuori di noi un tale automatismo dotato di senso — e se il senso consistes-
se meramente nell’enigmatica ripetizione precisa come nelle peripezie degli
astri — entra in vibrazione qualcosa anche in noi, vi ¢ in noi una risonanza,
e noi comprendiamo senza concetto e senza parola qualcosa della nostra
propria essenza. Cio che ¢ interessante in questa ipotesi sta nell’idea di una
prima autocomprensione a partire dall’esterno e quindi nella possibilita di
ricomprendere nuovamente il simbolo o la metafora. II “moto” delle stelle,
il “moto” delle macchine, non costituirebbero un paragone superficiale e
simboli primordiali, come il mare per le passioni, sarebbero, per via della
loro risonanza, penetranti autointerpretazioni di caratteristiche specifiche
della specie umana'®.

Un artificio come la tecnica ¢ dunque radicato nel corpo, nella natu-
ra; come la risonanza, anche il gesto — che ne ¢ del resto una delle espres-
sioni — sono modi di mettere al centro dell’attenzione la questione filosofi-
ca piu generale del rapporto fra attivita e passivita (e quindi della liberta).
In entrambi i casi, ne va di una messa in rapporto non dialettica di imme-
diatezza e mediazione, in Artaud come in Gehlen; ma non & anche Fichte
ad essere in gioco? E poi, per una singolare, ma forse non casuale conver-
genza, non entra in scena qui anche Kierkegaard'”? I temi artaudiani sono
qui un felice punto di incontro fra le varie e solo apparentemente diverse
correnti a cui Ubaldo si ispira.

16 U. Fadini, cit., p. 61.

7 Inutile insistere sulla centralitd di quest’ultimo per Deleuze, anche per la mediazione del
suo maestro Jean Wahl; ma lo stesso puo dirsi per Fichte, la cui lezione per Deleuze arriva dagli stu-
di di Gueroult, e soprattuto da M. Gueroult, L évolution de la doctrine de la science chez Fichte, 2
voll., Paris, Les Belles Lettres, 1930.

145



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini
4. Celati: il terrestre fra Luigi Ghirri e Radio Alice

E alla luce di questa centralita del rapporto con il corpo e con la ter-
ra che il discorso arriva a investire un autore importante di per sé, ma che
ha anche un rilievo particolare nella batteria di Fadini come Gianni Celati,
con particolare riferimento al discorso che quest’ultimo sviluppa sulla no-
vella'®. Per Celati la novella ¢ un genere letterario che permette di realiz-
zare un narrare che esca dalle maglie del linguistico e del raziocinante e ci
metta in contatto col reale, che ¢ sempre pil ricco di questi ultimi: si trat-
ta di attingere il “nudo significato dei fatti”; un tale narrare si emancipa da
ogni fine, non ha niente da dire oltre al “barbaglio delle immagini”. E dun-
que nella grande tradizione del realismo, quello antirappresentativo di cui
furono esponenti Auerbach e Kracauer, che si inserisce qui Celati, che fa il
nome di Dante, ma, in occasione di diversi interventi sul Viaggio in Italia
di Luigi Ghirri, cita anche la lezione di André Bazin sul neorealismo ita-
liano ™. In questo modo, il discorso di Fadini si ricollega anche all’opera,
filosofica non meno che fotografica, del grande reggiano sul fondamento
insieme terrestre e storico del mondo delle immagini, secondo una linea
in cui a Benjamin e Kracauer si viene a collegare anche Merleau-Ponty.

Se teniamo conto di questo insieme complesso e ricco di riferimenti,
mettiamo meglio a fuoco il significato del tema del “disattivare”: esso non
¢ affatto un gesto semplice, soprattutto non ¢ solo un invito alla passivita,
anche se in esso quest’ultima ha un ruolo fondamentale: ¢ il paradosso di
un “formare 'informato”, che ¢ poi la sostanza pit profonda della szupidi-
ta flaubertiana (altro tema ricorrente del discorso fadiniano): un far venire
a galla un mostro che ¢ in realtd novita, dinamicita, forma aperta — insom-
ma, come nel caso gia visto del gesto, qui non si gioca un informale o un
astratto per se stesso, ma nella sua tensione con la forma.

'8 U. Fadini, cit., p. 90-91, dove Fadini si riferisce soprattutto all' Elogio della novella, in G.
Celati, Conversazioni col vento volatore, Macerata, Quodlibet, 2011, pp. 35-43.

¥ Cfr. G. Celati, Viaggio in Italia 20 anni dopo, con 20 fotograft, in Aa.Vv., Gianni Celati,
«Riga 40», a cura di M. Belpoliti, M. Sironi e A. Stefi, pp. 262-273. I saggi pilt importanti di Bazin
sul neorealismo italiano si trovano in A. Bazin, Che cosa é il cinema, Presentazione, scelta dei testi e
traduzione di A. Apra, Milano, Garzanti, 1994, Parte quarta.

20 Sul profondo legame fra Celati e Merleau-Ponty (tenendo conto anche che per Celati c’e-
ra una profonda affinit fra il gesto fotografico di Ghirri e la filosofia dell’autore de L occhio e lo spi-
rito), cfr. Aa.Vv., M. Martelli, M. Spunta (a cura di), La scrittura dello sqguardo. Gianni Celati e le
arti visive, Presses Universitaires de Strasbourg, 2020, in particolare il saggio dello stesso Martelli,
Gianni Celati, lo spazio d'assenza e il negativo del visibile, pp. 33-44, ma anche altri saggi contenu-
ti nel volume, passim.

146



Manlio lofrida

E sempre riprendendo il filo del discorso di Celati, allora, che, qual-
che pagina dopo Fadini approfondisce questi temi in alcuni passaggi assai
significativi che val la pena di riportare per capire bene la posta in gioco col
tema della disattivazione:

Non piti allora libri, sempre in ogni caso abbastanza “eccentrici” dedicati
a temi e appunto figure di facile collocazione nei settori del disciplinamento
e del controllo delle intelligenze e delle sensibilita, ma storie, storie fatte o
inventate, nel trascorrere degli affetti, tra corpo e cervello, e nel dipanarsi
di una fantasia da cui si apprende la sua effettiva importanza per lo stesso
costituirsi “mosso”, inquieto, di ci6 che si definisce come “soggetto” .

Fadini stesso sottolinea: «Ancora Deleuze», ma precisa subito «ma
non solo»?, riportando un passaggio di un altro suo lavoro precedente as-
sai importante, 1/ senso inatteso:

Nelle pagine conclusive di Differenza e stupidita, Gilles Deleuze ritorna
sul “problema della stupidita” richiamando quelle osservazioni di Gustave
Flaubert che riguardano un essere pensante duplice, meglio: sdoppiato/ri-
petuto, che mette in gioco insieme “la stupidita come facolta e la facolta di
non sopportare la stupidita”. Il contesto della riflessione del filosofo francese
¢ quello delineato da una concezione della fondazione come determinazione
dell’ indeterminato, una operazione niente affatto semplice, che non con-
siste nel mettere in forma, nell’in/formare o nel formare materie a partire
dalla condizione categoriale: “Qualcosa dal fondo risale alla superficie, vi ri-
sale senza prender forma, insinuandosi anzi tra le forme: esistenza autonoma
senza volto, base senza forma. Il fondo nella misura in cui si trova ora alla
superficie ¢ detto profondo, senza-fondo. Viceversa, le forme si decompon-
gono quando si riflettono in esso, ogni modellato si disfa, tutti volti muo-
iono, e sola sussiste la linea astratta come determinazione assolutamente
adeguata all'indeterminato, come lampo uguale alla notte, acido uguale alla
base, distinzione adeguata all’oscurita intera: il mostro. (Una determinazio-
ne che non si oppone all’ indeterminato, e non lo limita)”*.

Ancora, dunque, accoppiamento non dialettico e “mostruoso” fra de-
terminato e indeterminato, fra fondo e superficie, fra forma e senza forma.

21 U. Fadini, cit., p. 99.

2 Ibidem.

» Ibidem. La citazione ¢ ripresa da Ubaldo Fadini, 1/ senso inatteso. Pensiero e pratiche degli
affetti, Verona, ombre corte, 2018, p. 8, dove veniva commentato un passaggio di Differenza e ripe-
tizione di Deleuze.

147



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Questo sviluppo del senso del “disattivare” culmina, nel finale del te-
sto, con un ulteriore ripresa di Celati (la cui centralita per il lavoro di Ubal-
do mi sembra confermata e rafforzata), questa volta del Celati del 77 e di
radio Alice, che viene fatto reagire con le lezioni di Kafka e Masini e la cui
prospettiva si rivela come il modo per liberare la dinamicita e il divenire
del reale e per prendere le distanze dal prevalere dell’utilitarismo e della di-
mensione dell’avere, che bloccano il nostro accesso a tale strato vitale. In
conclusione, il messaggio politico (di politica in senso alto, non in senso
effimero e immediatistico) che proviene dal libro ¢ che si tratta di blocca-
re, passivizzare, rallentare, ma non al fine di sottomettersi o di sottrarsi alle
proprie responsabilita; al contrario quei gesti sono volti a fermare il movi-
mento del dominio e dell’assoggettamento e a far emergere un altro movi-
mento, quello della vita come dinamismo infinito, 'informale come origi-
ne di nuova formazione.

5. Qualche conclusione provvisoria

Nel messaggio politico appena messo in evidenza, che congiunge
Nietzsche, Marx, Artaud e Deleuze, voglio sottolineare Iaspetto specifica-
mente ecologico: i temi della radice vitale, del corpo risonante, della concre-
tezza e della “rugositd” del reale ci riportano tutti alla centralita della Terra,
vero orizzonte del disattivare che Fadini propone. Cerchiamo di mettere
in connessione, in vista di una sintesi almeno provvisoria, le considerazio-
ni emerse dall’analisi dell’ultimo libro di Fadini con quanto avevamo det-
to sul complesso del suo profilo e della sua opera in precedenza. Bisogne-
ra allora ricordare innanzitutto la centralitd del tema del soggetto, che lega
insieme il Marx negriano del Frammento sulle macchine con il lavoro criti-
co sulla soggettivita che Fadini riprende da Deleuze; ma questo tema, con
Iinsieme di autori che si porta dietro, con un movimento estremamente
originale, ci riporta, proprio via Deleuze, il cui stretto legame con un certo
Sartre ¢ ormai un fatto appurato da molteplici punti di vista, alla questione
dell’'umanesimo, dell’antropologia, alle antiche ascendenze gariniane del
pensiero di Fadini: gesto, tensione e correlativita di forma e informe, radi-
camento nel corpo e nel terrestre non sono alternativi al pensiero del sog-
getto e dell’'umano, a un’idea di anthopos che & mancanza come eccesso. 11
tutto sulla base di un’idea di libertd come possibilita di recuperare la vita e
la natura che ha sempre un sapore nettamente esistenziale. Questo insieme
di riferimenti, gia di per sé dotati, per chi sappia scavare sotto le apparenze,

148



Manlio lofrida

di una forte coerenza sistematica, si congiungono nell’unita di un profilo
molto preciso se si torna alle considerazioni sul carattere italiano del pen-
siero di Fadini: se molta filosofia italiana recente ha scimmiottato I’estero,
il profilo di Fadini, fra Pico, Garin e Toni Negri, ma anche fra il Friuli e la
Toscana, riprende Nietzsche, Deleuze, Gehlen sulla base di una tradizione
di naturalismo, di terrestrita, ma anche di una lucreziana lucidita e di un
apollineo che non si fanno travolgere dal dionisiaco: e questa tradizione ha
un’antichissima radice nella cultura della nostra penisola.

149



GIOVANNI MARI

Gesamtarbeiter, socialita e partecipazione nel
processo lavorativo

Si puo vivere insieme, ossia conciliare 'unita di una societa con
la diversita delle personalita e delle culture, solo ponendo I'idea
di Soggetto personale al centro della nostra riflessione e azione
[...] il Soggetto sia come coniugazione di identita personale e
cultura particolare con la partecipazione a un mondo razionale,
sia come affermazione, in virt di questo stesso travaglio, della
sua liberta e responsabilita. Solo quest’approccio permette di
spiegare come sia possibile vivere insieme, uguali e diversi.

A. Touraine, Liberta, uguaglianza, diversita. Si puo vivere insieme?

1. Il problema

Il presente testo cerca di approfondire il nesso tra socialita nel lavo-
ro e solidarieta sociale. Quest’ultima, di cui la democrazia ¢ una versione,
non scaturisce ovviamente solo dalla cooperazione nel lavoro, ma i rappor-
ti personali che si stabiliscono nelle attivita lavorative hanno un particola-
re rilievo per la vita in societd. Che la nostra societa presenti un preoccu-
pante deficit di socialita ritengo appartenga alle constatazioni piti evidenti.
Ebbene il modo di lavorare capitalistico non ¢ certamente estraneo a que-
sta condizione sociale.

Il testo inizia con un’analisi della distruzione della socialita nel lavoro
operata dalla cooperazione capitalistica svolta impiegando categorie mar-
xiane, per poi riprendere il tema in Simone Weil, Harry Braverman e Bru-

151



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

no Trentin, per finire con alcune note conclusive attente all’'innovazione

dell’Intelligenza artificiale (AI)'.

2. Il Gesamtarbeiter di Marx tra negazione della persona e
classe

Nell’'undicesimo capitolo del primo libro del Capitale Marx sostiene
che il modo di produzione capitalistico inizia con una nuova forma di or-
ganizzazione del lavoro che egli designa col termine di «cooperazione» (Ko-
operation), di «operaio complessivor (Gesamtarbeiter), di «operaio combi-
nato» (kombinierte Arbeiter), di «lavoro sociale» (gesellschaftlicher Arbeit):
«La produzione capitalistica comincia realmente [...] solo quando il me-
desimo capitale individuale impiega allo stesso tempo un numero piutto-
sto considerevole di operai [...] La forma del lavoro di molte persone che
lavorano I'una accanto all’altra e 'una assieme all’altra secondo un piano
[...] si chiama cooperazione [...] L’operaio combinato o operaio comples-
sivo (Gesamtarbeiter) ha occhi e mani davanti e di dietro, e possiede fino
a un certo punto la dote dell’'ubiquita, [...] Ora l'ordine del capitalista sul
luogo di produzione diventa indispensabile come 'ordine del generale sul
campo di battaglia [...] Questa funzione di direzione, sorveglianza, coor-
dinamento, diventa funzione del capitale appena il lavoro ad esso subordi-
nato diventa cooperativo [...] quanto alla forma ¢ dispotica»?. Economica-
mente la cooperazione ¢ finalizzata ad accrescere la produttivita del singolo
operaio. Socialmente si contraddistingue da quella degli antichi egiziani,
etruschi e popoli asiatici, perché organizza un elevato numero di operai /i-
beri e non schiavi. E si differenzia anche dal lavoro indipendente dei conta-
dini proprietari della terra e degli artigiani autonomi in quanto lavori emi-
nentemente individuali. La cooperazione, inoltre, promuove una divisione
del lavoro sempre pitt specializzata e parcellizzata che sfocia nella sostitu-
zione del lavoro da parte della macchina (¢ 'organizzazione del lavoro che
promuove e permette di applicare la tecnologia). Quindi la cooperazione
organizza operai formalmente liberi che nella divisione tecnica del lavoro
perdono la loro professionalita ed erogano mera «forza lavoro». Il Gesam-
tarbeiter organizza «lavoro astratto», lavoro che ha perso 'unita del mestie-
re concreto ed ¢ stato ridotto ad erogazione di ore di lavoro astrattamente

! 11 testo riprende e sviluppa con accentuate modifiche e integrazioni l'articolo Socialiti nel
lavoro e nella societa, pubblicato in «Lavoro Diritto Europa», 3/2024.
2 K. Marx, Il Capitale, cit., pp. 364, 367, 368, 372-773.

152



Giovanni Mari

uguali per il tempo necessario a produrre la merce®. In questo senso il Ge-
samtarbeiter capitalistico da vita ad una nuova forma di lavoro: il moderno
lavoro salariato collettivo.

In questo quadro Marx compie un’affermazione inaspettata relativa
agli effetti del Gesamrarbeiter sulla coscienza e I'identita degli operai: «Nel-
la cooperazione pianificata con altri 'operaio si spoglia dei suoi limiti indi-
viduali e sviluppa la facoltd della sua specie». Quindi un giudizio positive
sulla cooperazione che spezzerebbe i «limiti individuali» del lavoro conta-
dino e artigianale e sarebbe 'occasione di sviluppo in generale delle capa-
cita umane.

La problematicita dell’affermazione non riguarda il ragionamento
economico, che pure viene aperto improvvisamente al tema dello sviluppo
della persona umana, e quindi alla questione se il lavoro sia un’attivita di
autorealizzazione e promozione umane anche nel modo di produzione ca-
pitalistico. Possibilitd che Marx, evidentemente, ritiene che accada in for-
za della sola organizzazione cooperativa del lavoro, anche se non ne preci-
sa la qualita e la misura. Il problema ¢ che Marx tre pagine piu avanti nega
il reale carattere sociale del Gesamtarbeiter, senza il quale non si capisce co-
me si possano superare i «limiti individuali» e sviluppare le «facolta» della
«specier. Egli scrive: «Come persone (Personen) indipendenti gli operai so-
no dei singoli i quali entrano in rapporto con lo stesso capitale, ma non in
rapporto reciproco fra di loro. La loro cooperazione comincia soltanto nel
processo lavorativo, ma nel processo lavorativo hanno gia cessato di appar-
tenere a sé stessi. Entrandovi, sono incorporati nel capitale»’.

Nel processo lavorativo Marx separa cooperazione e socialita ed il Ge-
samtarbeiter sta dal lato della cooperazione senza socialita. Gli operai sono
delle persone che quando entrano nel lavoro cooperativo non stabiliscono
dei rapporti personali perché nella cooperazione le persone hanno cessa-
to di essere tali. Non appartenendo piu a sé stesse, perché sono comanda-
te dal capitale, propriamente esse non sono piu delle Personen, perché una

3 K. Marx, ivi, p. 70: «Col carattere di utilita dei prodotti scompare il carattere di utilita dei
lavori rappresentati in essi [...] un valore d’uso o bene ha valore soltanto perché in esso vien oggez-
tivato, o materializzato, lavoro astrattamente umano». Questo nel calcolo economico: il lavoratore
nel risultato del proprio lavoro oggettiva sempre anche le sue capacita, ancorché ridotte al minimo
o destinate ad essere sostituite dalla macchina.

* Ivi, p. 371. Su questo passo ha attirato I'attenzione anche A. lacono in Studi su Karl Marx.
La cooperazione, Uindividuo sociale e le merci, Pisa, ETS, 2018. Vedi R. Sennet, Insieme. Rituali, pia-
ceri, politiche della collaborazione, Milano, Feltrinelli, 2019 e U. Fadini in Accrescere le possibilizi di
scelta per un agire differente, in U. Fadini e A. Zanini (a cura), Postfordismo e oltre, Firenze, Clina-
men, 2023.

> Ivi, p. 374.

153



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

persona presuppone autonomia e responsabilita su cui realizzare relazio-
ni umane e non meccaniche. Invece, scrive Marx, gli operai non entrano
in «rapporto reciproco fra di loro». Il loro «stare insieme» non ¢ propria-
mente tale, perché non avviene tra individui liberi e autonomi, tra perso-
ne, ma tra lavoratori «astratti» in quanto sottomessi, che sono vicini non
in una libera e reciproca relazione. In questo modo Marx finisce per soste-
nere che anche il lavoro «subordinato», che ¢ una «funzione del capitale»
che lo dirige e sorveglia in maniera «dispotica», per la sola organizzazione
razionale e, a suo modo, innovativa, pud determinare una crescita dell’u-
manita del lavoratore®.

Questa tesi viene fatta incrociare da Marx con un’altra soggettivita,
quella, dallo spiccato significato politico, della «classe operaia». Perché in
un passo del Capitale, 1, 8, «La giornata lavorativa», il Gesamtarbeiter ¢ la
«classe operaia», una attiva soggettivita collettiva che «lotta» per miglio-
ri condizioni di lavoro: «nella storia della produzione capitalistica la re-
golazione della giornata lavorativa si presenta come lotta per i limiti della
giornata lavorativa — lotta tra il capitalista collettivo, cioe la classe dei ca-
pitalisti, e 'operaio collettivo (Gesamtarbeiter), cio¢ la classe operaia (Ar-
beiter-klasse)»’ .

In questa ultima citazione accade la trasfigurazione del Gesamztarbeiter
in «operaio collettivo», inteso come «classe operaia» che «lotta»: la lotta tra-
sforma una cooperazione subordinata in attivo soggetto collettivo, la coo-
perazione di individui astrattamente vicini diviene in soggetto collettivo di
azione sociale. Il Gesamtarbeiter in altre parole diviene, sia la forma organiz-
zativa della sottomissione, sia il soggetto attivo della battaglia contro questa
sottomissione. Certo questa trasfigurazione dell’astratto in concreto, questa
ambiguita del Gesamtarbeiter che svolge un gioco contro la liberta e a favore
della liberta del lavoratore, non rendono pit semplice 'interpretazione del-
la contraddizione. In particolare non permettono di superarla: le cose stan-
no come Marx dice nella prima citazione, pero esse non sono immodificabili.
Non lo sono per la comparsa (sindacale, politica) della persona nella coope-
razione come soggetto collettivo («classe») che combatte per migliori con-
dizioni di lavoro. Ma tutto questo non cambia la condizione di subordina-
zione dell’operaio e la sua perdita di personalitd a meno che il cambiamento
non riguardi il Gesamtarbeiter stesso inteso come razionalita della coopera-
zione imposta. Anche se il Gesamtarbeiter ¢ I'occasione del rifiuto della sua

¢ Viene a mente A. Gramsci, Quaderni del Carcere, Torino, Einaudi, 1975, 111, § 10, «Ani-
malita» e industrialismo.
7 K. Marx, 1l capitale, op. cit., p. 269.

154



Giovanni Mari

organizzazione da parte di una coscienza critica che si ribella e lo combatte,
la sua organizzazione che impedisce di lavorare con autonomia e creativita
permane, e la socialitd che esso permette, ancorché mitigata dalla coscien-
za critica e dalle forme di solidarieta politico-sindacale che pud determina-
re, non la trasformano in socialita concreta. L’organizzazione cooperativa
capitalistica del processo di produzione rimane priva di socialita reale ed ¢
una organizzazione che depersonalizza il lavoratore. 1/ lavoro capitalistico di
per sé non crea socialita concreta né, nel lavoro, crescita dell umanita del lavo-
ratore. Cosa apertamente riconosciuta da Adam Smith nella Ricchezza delle
nazioni, da Hegel negli scritti giovanili e da Marx stesso, a cominciare dai
Manoscritti del 44. Quindi la tesi contenuta nella seconda citazione, essen-
do impossibile pensare ad una crescita della soggettivita in condizioni di ne-
gazione della persona, non puo che essere interpretata come una “sfida” a
mutare tali condizioni. Un mutamento che non pud riguardare solo 'ora-
rio o il salario, ma i rapporti di potere nel processo produttivo.

Il fordismo ha rappresentato la forma piu avanzata e compiuta del
Gesamtarbeiter astratto (cooperazione dispotica) messo a fuoco da Marx,
e la battaglia contro di esso da parte del Gesamtarbeiter concreto (la clas-
se) per migliori condizioni e maggiore liberta nel lavoro, anche se ha otte-
nuto numerose ¢ fondamentali vittorie parziali, non ¢ riuscito a mettere in
crisi I'«operaio complessivo» astratto con cui, invece, ha dovuto stabilire il
patto su cui ¢ cresciuta la societa industriale. Il fordismo ¢ entrato in crisi
negli anni settanta del Novecento, ma non ¢ stato ancora sostituito da un
altro modello di organizzazione del lavoro ugualmente potente. Un mo-
dello, capace di organizzare un’intera societd, che lo sviluppo delle Al che
ne costituiranno 'architrave, sta rendendo sempre pitt imminente, facen-
do intravedere la fine di una transizione in cui capitale e lavoro sono vissu-
ti per piu di cinquanta anni.

3. Socialita e condizione operaia in Simone Weil

Nei testi composti tra il 1934 e il 1942, raccolti in La condizione ope-
raia, Simone Weil analizza e denuncia in maniera ineguagliata le condi-
zioni di lavoro del Gesamtarbeiter fordista, mettendo in risalto gli aspet-
ti personali dell’attivita lavorativa eterodiretta di cui Marx aveva rilevato
i termini organizzativi ed economici. In questo modo Weil, per la prima
volta, illumina la condizione umana del lavoro di fabbrica posto alla mercé
del comando arbitrario dei capi e sotto il costante ricatto del licenziamen-

155



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

to, sottolineando la «sofferenza», I’«umiliazione», I’«isolamento», il «silen-
zio», la «disumanitd» di un lavoro concentrato sul guadagno salariale, che
per la fatica e la subordinazione impedisce persino I'impiego del pensiero
e dell'immaginazione.

Di questa analisi della condizione operaia a noi interessa sottolinea-
re la mancanza di socialita e di solidarieta che Weil rileva, parlando del-
la assenza di comunicazione e della «concorrenza» tra gli operai sollecitata
dall’organizzazione del lavoro e, d’altra parte, la «gioia» e la sicurezza che
invece originano le occasioni in cui questa indifferenza e competizione vie-
ne superata. La testimonianza di Weil conferma il giudizio di Marx cir-
ca 'assenza di reale socialita nella produzione capitalistica che avvicina gli
operai senza farli stare insieme.

Scrive Weil: «La fabbrica potrebbe colmare 'animo con il potente
senso della vita collettiva — si potrebbe dire: unanime — che ¢ data dalla
partecipazione al lavoro di un grande organismo. Tutti i rumori vi hanno
un significato, tutti sono ritmati, e si fondono in una specie di grande re-
spiro del lavoro in comune cui inebria partecipare [ ...] Se fosse questo la
vita di fabbrica, sarebbe troppo bella. Ma non ¢ questo. Quelle gioie sono
gioie di uomini liberi; coloro che popolano le officine non le avvertono se
non in brevi e rari istanti, perché non sono uomini liberi [...] non succe-
de solo, nei mercati, negli scambi, che contino solamente i prodotti del la-
voro, e non il lavoro che li ha generati. Nelle fabbriche moderne accade la
stessa cosa, almeno al livello dell’operaio. La cooperazione, la comprensio-
ne, la reciproca valutazione nel lavoro vi sono monopolizzate dalle sfere su-
periori. Al livello dell’operaio i rapporti stabiliti fra i diversi posti, le diver-
se funzioni, sono rapporti fra cose e non fra uomini»®.

Cio che caratterizza la posizione di Weil ¢ che per lei la soluzione va
cercata riconoscendo I'importanza cruciale della questione del «regime» del
lavoro di fabbrica, cosa che a sua giudizio il movimento operaio non ha fat-
to’. E quindi, che occorre assumere da subito 'obiettivo di un mutamento
di tale condizione, senza rimettersi ad un’azione trasformatrice che dovreb-
be intervenire dopo il mutamento del potere politico. Un appello che Weil,

8 S. Weil, La condizione operaia, Milano, SE, 1994, pp. 260-261, 266; p. 160 sulla colla-
borazione.

? «Il problema di quale regime sia il piti auspicabile nelle imprese industriali & uno dei pitt
importanti, forse anche il pil importate, per il movimento operaio. E percio tanto piti sorprendente
che non sia stato posto [...] Si tratta d’una lacuna gravissima per il movimento operaio [...] L'ope-
raio non soffre solamente per I'insufficienza della paga. Soffre perché ¢ relegato dalla societa attuale
ad un rango inferiore, perché ¢ ridotto ad una sorta di servitii. L’insufficienza del salario ¢ solo una
conseguenza di questa inferioritd e di questa servitiy (S. Weil, op. cit., pp. 232-33).

156



Giovanni Mari

che ritiene possa essere accolto dagli operai, la cui condizione di subordina-
zione e passivitd non puo arrivare, direbbe Vittorio Foa, a privarli della «li-
berta di volere»'®. Una liberta da impiegare subito per mutare le condizioni
di lavoro presenti, per creare le condizioni pili avanzate di socialita genera-
le: perché solo il «proletariato ¢ pronto, se necessario, a consacrarsi intera-
mente, all’edificazione di una societa ragionevole con la risolutezza e la co-
scienza che mette nel suo lavoro»''.

In questo quadro Weil mette in atto una riflessione «riformista»'?
che cerca di «conciliare le esigenze della fabbricazione e le aspirazioni degli
operai», pensando che la «soluzione ideale sarebbe un’organizzazione del
lavoro tale che ogni sera uscissero dalle fabbriche il maggior numero possi-
bile di prodotti ben fatti e di lavoratori felici». Su questa linea inizialmente
ricerca la collaborazione con le direzioni di fabbrica'’, ma, nel 1936, all’in-
domani della vittoria in Francia del fronte popolare e dello sciopero gene-
rale spontaneo che ne segue — «Indipendentemente dalle rivendicazioni,
questo sciopero ¢ in sé una gioia. Una gioia pura; una gioia integra», per-
ché ¢ la rottura della subordinazione — Weil ritiene che i lavoratori deb-
bano affidarsi alla propria volonta: «Cominceremo finalmente ad assistere
a un miglioramento effettivo e durevole delle condizioni del lavoro indu-
striale? L’avvenire lo dird; ma, questo avvenire, non bisogna aspettarlo: bi-
sogna farlo» 4. Nelle stesse pagine parla anche di «controllo operaio».

Su questa linea ¢ da collocare la sua proposta della partecipazione al fi-
ne di mettere il lavoratore nelle condizioni di conoscere I'intero processo di
produzione, anche nella modalita in cui esso si distribuisce nei diversi re-
parti della fabbrica che 'operaio dovrebbe essere messo in grado di cono-
scere, magari di sabato, attraverso una visita della fabbrica. Questo al fine
della costruzione di una socialita nella collaborazione del lavoro: «Gli ope-
rai non devono pit ignorare quello che fabbricano, lavorare un pezzo senza
sapere dove andra; occorre dar loro il senso di collaborare ad un’opera da-
re la nozione del coordinamento dei lavori. Il mezzo migliore sarebbe forse
quello di organizzare al sabato visite dell’azienda [...] Sarebbe egualmen-
te bene informare gli operai di tutte le innovazioni, mutamenti e metodi,
nuove fabbricazioni, perfezionamenti tecnici. Bisogna dar loro il senso che

V. Foa, La Gerusalemme rimandata, Torino, Einaudi, 2009, p. 9.

Citazione in R. Chenavier, Introduction a S. Weil, La condition ouvriére, Paris, Gallimard,
2002, p. 26.

Cfr. G. Gaeta, La fabbrica della schiaviti, in S. Weil, La condizgione operaia, op. cit., p.

Cfr. Lettere a Victor Bernard e a Auguste Detoeuf in S. Weil, in op. cit..
' Tyi, pp. 228-229, 190.

157



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

l'azienda vive e che essi partecipano di quella vita [...] Le cose sarebbero
diverse se I'operaio sapesse chiaramente, ogni giorno, ogni istante, quale
luogo occupi, nella produzione della fabbrica, quel che sta facendo e qua-
le posto occupi nella vita sociale la fabbrica nella quale lavora»'>. Laddove
lo scopo della partecipazione ¢ evidentemente il superamento dell’organiz-
zazione del lavoro fordista, la costruzione di una socialita con cui svuotare
dall’interno la socialita astratta del Gesamtarbeiter, e quindi il potere arbi-
trario dei capi e della direzione sul lavoro.

4. La conoscenza come superamento del Gesamtarbeiter in
Harry Braverman

Nella parte finale di Lavoro e capitale monopolistico (1974), ope-
ra dedicata all’analisi del processo lavorativo del capitale monopolisti-
co, Harry Braverman affronta il problema del passaggio dal Gesamtabei-
ter all’cautentico modo di produzione collettivo» (zruly collective mode of
production)'®. Nel Novecento, il primo rappresenta, come gia ricordato,
I’organizzazione del lavoro messa in atto dal taylorismo-fordismo, che Bra-
verman, ex operaio metalmeccanico, ha conosciuto personalmente. Ge-
samtarbeiter e truly collective mode of production designano quindi due re-
alta profondamente diverse: il lavoro sociale astratto e il lavoro sociale
«autentico», che non corrisponde al Gesamtarbeiter cone «classe» di Marx.
Nell’analisi di Braverman il passaggio dall'uno all’altro ¢ pensato come
un processo della conoscenza che, sempre piu intrecciata al lavoro, puo
permettere il superamento dell’«operaio complessivo» a partire dagli stessi
luoghi e modalita di lavoro capitalistici, senza una preventiva instaurazio-
ne di diversi rapporti sociali di produzione. Tale idea, che Braverman for-
mula in polemica con la tesi del «controllo operaio» e della «partecipazione
dei lavoratori» fondata sulla rappresentanza (oltreché con una certa conce-
zione della formazione), si fonda sul carattere emancipativo, che in certe
circostanze, puo avere la conoscenza.

Scrive Braverman che «gli antagonismi nel processo lavorativo fra chi
controlla e chi lavora, fra ideazione ed esecuzione, fra lavoro intellettuale
e lavoro manuale» — il Gesamtarbeiter che il fordismo ha realizzato perfet-
tamente — possono essere superati solo col «recupero della necessaria co-

5 Ivi, pp. 228-229, e p. 273.
' H. Braverman, Lavoro e capitale monopolistico. La degradazione del lavoro nel XX secolo,
Torino, Einaudi, 1978, nota n. 2, p. 449.

158



Giovanni Mari

noscenza tecnica da parte della massa dei lavoratori, e la ristrutturazione
dell’organizzazione del lavoro» permessa da tale «recupero». In questo mo-
do — prosegue Braverman — gli operai «diventano padroni (masters) dell’in-
dustria nel senso piu preciso del termine», cio¢ «quando il processo lavora-
tivo sia unito (united) nel corpo collettivo (collective body) che lo compie».
Ovvero quando il Gesamtarbeiter sara superato, perché tra erogazione del-
la forza lavoro e direzione del processo lavorativo «dispotico», grazie al re-
cupero della conoscenza, non ci sard pill separazione e quindi si realizzera
effettivamente un lavoro collettivo. Il quale riprodurra, almeno al livello
di conoscenza, 'unita di scopo e attivita del contadino e dell’artigiano, ma
in veste collettiva. Lespressione «collective body» designa il nuovo lavoro so-
ciale oltre il lavoro astrattamente sociale del Gesamtarbeiter, che determi-
na anche il superamento del fordismo, cioe¢ I'attuazione di «un nuovo e au-
tentico modo di produzione collettivo» . «Nuovo e autentico», cio¢ non
astratto. Infatti la conoscenza ¢ rientrata nel corpo del lavoratore renden-
do la sua attivita concreta. E la direzione d’impresa ¢ privata del potere ge-
rarchico per la perdita del possesso esclusivo della conoscenza del proces-
so produttivo. L’unita di attivita e conoscenza ricompone la socialita della
forza lavoro astratta e la collettivita del processo nel «corpo collettivo» degli
operai che lavorano insieme in modo «autentico», determinando un «cor-
po collettivo» nel lavoro e non solo una collettiva erogazione di tempo di
lavoro astratto. Insomma un nuovo lavoro sociale. Questa ¢ I'idea e 'auspi-
cio di Braverman che si allinea con la “sfida” di Marx.

La trasformazione del Gesamtarbeiter in un «autentico modo di pro-
duzione collettivo» permette di andare oltre la partecipazione come co-
gestione costruita attraverso «votazioni» e una «struttura formale parla-
mentare», che elegge rappresentanti che «<non modificano la condizione di
dipendenza dei lavoratori dagli ‘esperti’». La socializzazione del modo di
produzione sulla base dell’acquisizione della «necessaria conoscenza» per-
mette, in altre parole, una partecipazione costante e diretta da parte di cia-
scun lavoratore ai processi produttivi, che essendo collettivi perché hanno
eliminato la separazione tra «ideazione e esecuzione», non hanno bisogno
di rappresentanti che medino tra questi due lati della produzione, ma sem-
mai di forme che facilitino I'ascolto e 'apporto di idee da parte di ciascun
operaio alla realizzazione del processo di cui fa parte. Una sorta di parteci-
pazione totale di ciascun lavoratore al modo di produzione collettivo inve-
ce di una partecipazione attraverso «votazioni» e rappresentanti.

7 1vi, pp. 448-49.

159



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Occorre infine notare che se il ragionamento di Marx si fondava sul
rovesciamento dell’astratta socialita dell’” «operaio complessivo» in «classe
operaia» per arrivare alla conquista di migliori condizioni di lavoro e au-
spicabilmente del potere politico che poi avrebbe dovuto socializzare il la-
voro; se la condizione operaia di Weil rinveniva nella cooperazione tra
operai, costruita attraverso una partecipazione capace di rompere il mec-
canismo dell’isolamento determinato dal comando arbitrario, cio¢ il pri-
mo passo del cambiamento gia negli attuali rapporti sociali di produzione;
in Braverman la conoscenza unifica, gia nell'impresa capitalista, la separa-
zione tra lavoro manuale e intellettuale, trasformando I «operaio comples-
sivo» fordista in effettiva socialita partecipata del lavoro. Ovvero, in tutte e
tre le posizioni il punto cruciale in cui riscattare la subalternita del lavoro
¢ la realizzazione, nella produzione, di una socialitd effettiva contro la coo-
perazione subordinata e astratta, anche se in Marx questo accade attraverso
una “classe” sociale e la sua azione politica senza presupporre un cambia-
mento radicale dell’organizzazione del lavoro, mentre in Weil e Braver-
mann questo cambiamento e gli effetti di socialita cosi ottenuti sono il pre-
supposto di ogni mutamento sociale.

5. La crisi del fordismo e la riproposizione della persona nel
lavoro: Bruno Trentin

Come abbiamo gia detto il modello di lavoro sociale astratto rappre-
sentato dal Gesamtarbeiter trova il punto pit alto nel taylorismo e la sua
compiuta applicazione nella catena di montaggio della Ford a partire dagli
anni venti del Novecento. Insieme a questo tipo di socialita astratta nel la-
voro, tra otto e novecento si ¢ sviluppata anche la socialita ideologico-po-
litica dei partiti e sindacati che si sono rifatti all'idea marxiana del Gesamz-
arbeiter come «classe», costruendo uno spazio di identitd operaia esterno al
lavoro, che a lungo ha compensato la negazione della persona #e/ lavoro. La
rivoluzione bolscevica del 1917 ha rappresentato la promessa di uno Stato
che avrebbe creato una reale socialita del lavoro. Tuttavia il leninismo ha
condiviso il taylorismo, il Gesamtarbeiter, che riduceva «di quattro volte il
tempo di lavoro» necessario; e sappiamo che neppure 'estrema ideologizza-
zione della socialita astratta operata dallo stakanovismo ha creato le condi-
zioni di una socialita reale nel lavoro del “socialismo reale”'®. Una socialita,

'8 Cfr. V.I. Lenin, X taylorismo asserve l'nomo alla macchina, Pravdy», n. 35, 13 Marzo 1914,
firmato M.M., ora in Id., Opere, n. 20, Roma, Editori Riuniti, 1966. L’asservimento dell’opera-

160



Giovanni Mari

come abbiamo visto, impossibile ad accadere nel lavoro finché i lavoratori
non siano, nel processo produttivo, non solo accanto ma insieme, come per-
sone capaci di solidarieta in quanto soggetti autonomi.

A partire dagli anni settanta del Novecento 'organizzazione del lavo-
ro fordista che all’operaio richiede di essere ubbidiente, di non pensare e di
eseguire la performance del proprio lavoro predefinita dalla direzione azien-
dale, ¢ finalmente entrata in crisi. Impossibile qui accennare all’insieme dei
fattori economici e culturali, dall’economia della conoscenza al neoliberi-
smo, dalla globalizzazione dei mercati alla rivoluzione informatica e digita-
le, che hanno accompagnato questa crisi. A cui ancora non ¢ stata data una
risposta alternativa capace di colmarne il vuoto organizzativo. Obiettivo cui
probabilmente si rispondera con I'innovazione centrata sulla Al

Qui interessa sottolineare un punto alto di consapevolezza del signifi-
cato della fine del fordismo (e delle problematiche ad esso legate) rinveni-
bile nelle parole di Bruno Trentin pronunziate in occasione della presenta-
zione del libro di Angelo Ferracuti, Le risorse umane, presso la Camera del
Lavoro di Fermo. Siamo nel 2006 — quasi 150 anni dopo la formulazione
marxiana del Gesamtarbeiter : «Nel libro c’¢ 'entrata in campo non della
classe o della massa ma della persona, quella che lavora sotto altri [...] un
fenomeno che emerge oggi con piut chiarezza [...] il rapporto di oppres-
sione, il rapporto di subordinazione in cui un altro decide per conto tuo e
decide a partire dal lavoro [...] fenomeni che saltano agli occhi con la fi-
ne stentata del fordismo [...] Emerge nel libro [...] la persona come sog-
getto attivo nel lavoro [...] entrano in campo nel rapporto di lavoro [...]
valori nuovi [...] In primo luogo quello della liberta [...] come opportu-
nita di scelta, come precondizione se c’¢ per una realizzazione della perso-
na [...] La condizione di una maggiore liberta diventa la conoscenza [...]
Quindi la liberta attraverso la conoscenza, la formazione continua, non ¢
certamente la soluzione ma ¢ comunque un mezzo insostituibile per con-
sentire alla persona di realizzarsi nel lavoro [...] si tratta di assumere come
dato centrale i problemi della persona e di costruire su questi problemi una

io viene meno nello stato sovietico per ragioni ideologiche, perché il lavoro costruisce il socialismo
e non la ricchezza privata; quanto al lato scientifico del taylorismo esso rappresenta «un progresso
per la produttivita del lavoro» che non si pud far venir meno al lavoro socialista, anche se mantiene
oggettivamente le stesse condizioni di subordinazione e passivita del lavoro capitalista. Sulla que-
stione del rapporto tra leninismo e fordismo cfr. B. Settis, Fordismi. Storia politica della produzione
di massa, Bologna, Il Mulino, 2016, in particolare «Perché ci fu il fordismo in Unione sovietica»,
pp- 150 ss. A questo punto sarebbe interessante approfondire la posizione di Antonio Gramsci, cosa
che qui & impossibile fare, il quale nei Quaderni (Americanismo e taylorismo) oggettivamente condi-
vide la citazione di Marx sulla crescita umana dell’operaio nel Gesamzarbeiter senza vederne la con-
traddittorietd che abbiamo sottolineato noi.

161



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

nuova solidarieta [...] la nuova solidarieta non si costruisce pit sul salario
uguale o sull’orario uguale perché le persone sono diverse, perché le perso-
ne sono delle entita assolutamente inconfondibili con le altre, ecco perché
soltanto sui diritti individuali noi possiamo immaginare di costruire una
nuova solidarieta» '°. Parole in cui la rottura col Gesamtabeiter non potreb-
be essere piti radicale, pili consapevole e insieme in armonia con la “sfida”
che si puo ricavare dalla tesi di Marx sullo sviluppo possibile dell'umanita
nel lavoro cooperativo inaugurato dal capitalismo.

Ma nel ragionamento di Trentin compare un elemento che non ¢
presente né in Marx né in Braverman, mentre ¢ presente in Weil®: la /-
berta, la libertia nel lavoro subordinato. E non vi compare perché l'aspira-
zione alla liberta e all’'autonomia nel lavoro, sempre presente nei lavoratori
dipendenti, ¢ stata pensata come qualcosa che nel capitalismo poteva espli-
citarsi solo fuori dal lavoro, nella critica del sindacato o del partito, oppure
nel tempo libero. Ne/ lavoro gli spazi erano oggettivamente minimi e ne-
gati teoricamente, finché la libertd, insieme alla conoscenza che la promuo-
ve, non ¢ divenuta un fattore di produttivita, e quindi una “sfida” per il la-
voro e per 'impresa che in gran parte si gioca sul terreno della formazione.

6. Il capitalismo delle piattaforme

Limpresa piattaforma, la firm-platform, tende ad essere il modello
dell'impresa innovativa, sia nell’industria, sia nei servizi, lati della produ-
zione sempre pil intrecciati. La domanda che occorre porsi ¢ se questo ti-
po di impresa preveda una maggiore o minore socialita del lavoro. Ovvero
se il platform capitalism ha ancora bisogno del Gesamtarbeiter. La doman-
da non ¢ retorica, perché I'impresa ha una natura asimmetrica, sia sul pia-
no della responsabilita economica, sia su quello organizzativo. 1l fatto, or-
mai largamente riconosciuto, ¢ che 'organizzazione gerarchica del passato
non ¢ pitt funzionale, non crea pit le condizioni maggiormente favorevoli
alla produttivita. In altre parole il paradigma del Gesemzarbeiter ¢ superato,
ma questo non significa che lo sia altrettanto il suo “spirito”.

L’«operaio complessivo» ¢ superato oggettivamente e soggettivamen-
te. Nella smart factory le attivita lavorative sono suddivise in due principa-
li categorie: quelle che sono pianificate, controllate e valutate attraverso la

¥ B. Trentin, La liberti viene prima, Firenze, Firenze U.P., pp. 227-232.
2 Cfr. S. Weil, Riflessioni sulle cause della liberta e dell oppressione sociale, Milano, Adelphi,

1983, per I'inscindibile nesso di liberta e necessita che costituisce il lavoro.

162



Giovanni Mari

macchina e quelle che impiegano attivamente e creativamente le macchi-
ne. Le prime sono quelle meno qualificate, a stipendi pil bassi e che svol-
gono in misura variabile un lavoro manuale, spesso di servizio al lavo-
ro pill qualificato. Le seconde sono lavori cognitivi di pit 0 meno elevata
professionalita che non svolgono il lavoro astratto di Marx, che era la base
del Gesamtarbeiter, ma un lavoro in diverse misure creativo che presuppo-
ne autonomia e responsabilitd. Un lavoro quindi che non ammette la su-
bordinazione di cui parla Weil, che infatti viene in genere evitata o digi-
talizzata in certi casi. Se la produttivita dipende dalla creativita del lavoro,
forme adeguate di liberta nel lavoro sono necessarie. Quindi la gerarchia ¢
oggettivamente controproducente a causa della crescente qualita cognitiva
del lavoro. Ma lo ¢ anche soggettivamente, nel senso che il lavoratore, co-
me riconosce Trentin, ha raggiunto una identita attiva di sé stesso, nel la-
voro e nella societa, e quindi non ¢ disposto a negarla in nome di una ge-
rarchia organizzativa.

Ovviamente riconoscere la crisi della gerarchia e del «comando arbitra-
rio» (Weil), non significa che i risultati siano lasciati semplicemente alla re-
sponsabilita del lavoratore, né ammettere I'esistenza di una effettiva sociali-
ta nel lavoro dell'impresa digitalizzata®'. Tuttavia in queste imprese il lavoro
¢ in genere organizzato per «comunita di pratiche»** e per feam i quali non
funzionano senza una socialitd, attivita e obiettivi condivisi, relazioni costan-
ti e informate®. Tutti essenziali elementi di socialitd che vengono meno nel-
le attivita individuali e ripetitive, in genere a base manuale, anch’esse pre-
senti nelle imprese e gestite attraverso le piattaforme. In particolare si puo
sottolineare che nel Gesamtarbeiter fordista I’attivita lavorativa, come nota
anche Weil, ¢ svolta in silenzio, mentre la comunicazione (tra uomini, uomi-
ni e macchine e tra macchine) ¢ il cuore dell’attivita nell'impresa digitalizza-

! Giustamente Anna Maria Ponzellini nota come lo smart working organizzato dalle piatta-
forme, e pili in generale la maggiore liberta nel controllo del tempo e dello spazio del proprio lavo-
ro, pud creare situazioni sfavorevoli alla socializzazione: «Le stesse aziende cominciano a interrogar-
si sulle perdite di coesione e di senso di appartenenza che inevitabilmente fanno seguito a comunita
aziendali in cui le persone si vedono poco e si confrontano poco» ( A.M. Ponzellini, Lavoro tecnologia
e liberta. Tempo e spazio del lavoro nell'era dellintelligenza artificiale, Milano, GueriniNEX, 2023).

2 Per questo tipo di organizzazione, che in genere sorge dal basso, e che ¢ produttrice di
«identita collettiva», cfr. A.M. Ponzellini, op. cit., pp. 28 ss.

» In una recente e fortunata pubblicazione sull’organizzazione del lavoro («work, not jobs»)
nella smart factory leggiamo che i zeams «generano cameratismo e fiducia», che «dipendono da cia-
scun membro, non da una raccolta di singoli», che «un team ¢ un gruppo di persone altamente
interdipendente che procede insieme in un ambiante fisico o virtuale per pianificare il lavoro e valu-
tare i progressi compiuti in vista di uno specifico scopo» (Cfr. J. Bersin, frresistible, Washington,
Ideapress, 2022, cap. 1, «teams, not hierarchy»).

163



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

ta*%; e questo determina livelli alti di socialita, anche se non necessariamente
forniti dell’autonomia indispensabile al lavoro creativo. Inoltre questa cre-
scita della socialita coincide con una polarizzazione crescente delle attivita,
anche dentro I impresa. Paradossalmente la socialitd puo essere un fattore
di differenziazione, se non di divisione. Se '«<individualizzazione» del lavoro
(U. Beck) rende inutilizzabile il concetto di classe, rende insufficiente anche
quello di individuo, e richiede di caricare al massimo di cultura della solida-
rietd e della relazionalita I'idea di persona.

7. Conclusioni

Abbiamo visto che il capitalismo si afferma, contro il contadino auto-
nomo e l'artigiano, realizzando il paradigma di un processo lavorativo collet-
tivo astratto in cui i lavoratori sono accanto senza essere insieme, il moderno
salariato. Marx ritiene che il capitalismo sia inconciliabile col superamen-
to di questo paradigma, mentre Weil, Braverman, in linea di principio non
negano la possibilita di abbinare capitalismo e #ruly collective mode of pro-
duction, anche se non si esprimono sulla forma di questo capitalismo. Pure
Trentin ritiene che a partire dall’affermazione di gradi significativi di liberta
nel lavoro, quindi dal superamento del Gesamtarbeiter fordista, si possa su-
perare I'incompatibilita tra capitale e socialita concreta del lavoro.

Il fatto cruciale, rilevato dalla crisi del fordismo, ¢ che oggi il capita-
le stesso ha necessita di non rimanere chiuso nel Gesamtarbeiter, cioé nella
forma del lavoro astratto. In un primo momento, a partire dagli anni ses-
santa del Novecento?, ha proposto, dopo il contadino autonomo e I'arti-
giano, una nuova figura di lavoratore individuale, il possessore di capitale
umano. Analogamente all’attivita dei primi due, anche il lavoro di questi,
che puo essere dipendente pur essendo imprenditore, ¢ concreto, anche se
non necessariamente cooperativo né tantomeno solidale. In questo modo
il capitalismo introduce e rafforza nel processo produttivo il lavoro con-
creto, di cui ha sempre pit bisogno, ma in una modalita che potrebbe re-
alizzare il passaggio dal Gesamtarbeiter al truly collective mode of production
solo nel caso di una diversa e favorevole organizzazione del lavoro. In al-
tre parole, il capitale umano sin qui ha contribuito ad approfondire la crisi

# Cfr. N. Srnicek, Capitalismo digitale, Roma, LUISS, 2017, Cap. 2, § sulle «Piattaforme
industriali». Su questo tema vedi anche G. Mari, Liberti nel lavoro, Bologna, Il Mulino, 2019, Cap.
1, «Il lavoro ¢ linguaggio».

» Cfr. M. Foucault, Nascita della biopolitica, Milano, Feltrinelli, 2009, in particolare la
Lezione del 14 marzo 1979

164



Giovanni Mari

dell’«operaio complessivo» senza favorire il passaggio al lavoro direttamen-
te sociale e totalmente partecipato. Per cui negli ultimi decenni del XX seco-
lo il lavoro si ritrova senza socialita astratta e senza socialita autentica, oltre-
ché senza socialita ideologica (la “classe”).

Che cio6 abbia avuto importanti e negative conseguenze sul vivere so-
ciale ¢ evidente. Infatti non ¢ solo il lavoro a trovarsi in questa condizio-
ne di carenza di socialita, lo & anche la societa stessa. Privata delle basi in-
dustriali (materiali) della propria socialitd (ancorché astratta o ideologica)
la nostra societa presenta forme di disgregazione e frantumazione che in-
cidono sulla sicurezza psicologica e materiale delle persone aprendo, po-
liticamente, alla crisi della convivenza democrazia. E la socialita concreta
delle pratiche di cura, del volontariato e del “terzo settore”, insieme cul-
ture della solidarieta e della relazionalith umana, come il cristianesimo?® e
una certa cultura sindacale, non possono supplire all’assenza di una socia-
lita nel lavoro.

In questo quadro sta accadendo la pitt importante rivoluzione tecno-
logia dopo quella settecentesca che richiederebbe una capacita organizza-
tiva in grado di inquadrare 'innovazione in un disegno di lavoro centrato
sulla persona, sul lavoro concreto, la formazione continua e il superamento
del management gerarchico, mettendo fine il pitt ampiamente possibile al-
le attivita esecutive e ripetitive come richiede la smart factory. In Italia, Fe-
derico Butera ha ripetutamente richiamato I'attenzione su questi proble-
mi che non possono essere affrontati a partire dalla tecnologia, ma da una
complessiva idea dell’organizzazione del processo produttivo, in cui inseri-
re anche le nuove tecnologie®. Se invece si sceglie di pensare di sostituire il
marxiano «operaio complessivo» evitando il truly collective mode of produc-
tion e la partecipazione totale, si corre il rischio di mantenere il Gesamtar-
beiter, ancorché rinnovato attraverso I'impiego dell’Al. Magari realizzando
forme di socialita virtuale e a rete in grado di concedere, sotto un control-
lo in tempo reale, gradi anche elevati di autonomia all’a#tivita, ma solo in
vista di scopi unilateralmente prefissati. 1l capitale ¢ assai lontano dal mito
di una automazione generalizzata che sostituirebbe il lavoro — che invece
probabilmente aumentera, ancorché con soglie piu elevate di professiona-
lita. Ma senza una cultura del superamento del Gesamtarbeiter & probabi-
le che si giochi la carta di un processo produttivo in cui la socialita sia solo

% Cfr. M. Magatti, Politica e radice cattolica, in «Corriere della sera», Giovedi 4 Luglio 2024.

%7 Tra le sue pil recenti pubblicazioni: F. Butera, Organizzazione e societa. Innovare le orga-
niggazioni dell Tralia che vogliamo, Venezia, Marsilio, 2020 e Disegnare 'ltalia. Progetti e politiche per
organigzazioni e lavori di qualita, Milano, Egea, 2023.

165



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

virtuale e la societa ricomposta attraverso il legame dei consumi mantenuti
da una redistribuzione individualistica del sovrappiti ottenuto grazie all’in-
novazione (bonus, redditi sociali, Welfare aziendale, ecc.).

Non ¢ possibile prevedere a cosa approderanno i processi in corso, an-
che se nel paragrafo precedente abbiamo sottolineato i significativi svilup-
pi della socialitd nell’organizzazione della produzione. Un eventuale ten-
tativo di evitare la socializzazione del modo di produzione ¢ probabile che
approfondira anche la contraddizione tra 'insufficiente socializzazione del
processo di produzione e I'esigenza oggettiva di una socializzazione degli
scopi della produzione, di cui la sostenibilita ecologica e la green economy so-
no l'iceberg di un bisogno oggettivo e trasversale di socialita che richiede
di essere rappresentato nella produzione e nei consumi, cio¢ sul piano del-
la democrazia economica, e la cui rimozione pud aprire la strada ad un ag-
gravamento dei caratteri di «non societa» delle comunita in cui viviamo.

Il fatto nuovo ¢ che sviluppo della persona e incremento della pro-
duttivita, socializzazione dell’organizzazione e sviluppo dei bisogni sociali
avversi al paradigma della crescita illimitata, sono elementi che si tengono
'un Paltro, e volerli trattare separatamente comporta delle cadute verticali
di efficienza di un sistema in cui produzione e consumo non sono pit se-
parabili. Una socialitd autentica realizzata nei processi produttivi appare,
quindi, come il punto cruciale, evidentemente non esclusivo, da cui parti-
re per una convivenza pitt umana. E su questo piano, come abbiamo visto,
convergono le esigenze di un certo marxismo e quelle di un certo cristia-
nesimo che ha visto, anche utopisticamente, nell’organizzazione del lavoro
moderno 'occasione storica del «principio di una comunita»*.

Quanto alla battaglia, weiliana e trentiniana, per un lavoro “scelto”,
cioe di qualita, la socializzazione autentica del processo lavorativo, che pre-
suppone la liberta della persona che lavora, non potra che rendere pitt con-
creta la possibilita (diritto) di tale scelta e maggiormente realizzabile il 4i-
sogno soggettivo (autorealizzazione) di lavoro. Viceversa il mantenimento,
ancorché in vesti digitali, dello spirito del Gesamtarbeiter, acuira la con-
traddizione tra bisogno oggettivo (guadagno) e bisogno soggettivo di lavo-
ro, fino a rendere penoso I'espletamento di un lavoro svolto solo per il sa-
lario (“grandi dimissioni”, yolo, smart working, settimana lavorativa di 4
giorni, ecc.).

% M.-D. Chenu, Per una teologia del lavoro, Torino, Borla, 1964, p. 46. Anche se per Chenu
¢ il proletariato stesso, «conseguenza sociale della macchinazione» (p. 32), a costituire la base socio-
logica della nuova socialita indipendentemente dal superamento del Gesamzarbeiter. Di Chenu, per
questi temi, vedi anche Pour étre heureux travaillons ensamble, Paris, PUF, 1945.

166



Giovanni Mari

Infine, ’AI — che costituira Iarchitrave del nuovo modello di organiz-
zazione del lavoro dopo pitt di cinquant’anni di transizione dalla fine del
fordismo — che tipo di socialita del lavoro sembra promettere? L’Al, quan-
do non sostituira il lavoro, da un lato, tendera a individualizzare ulterior-
mente il lavoro attraverso un’attivita collaborativa e una formazione per-
sonalizzate nei confronti del lavoratore; dall’altro, sollecitera lo sviluppo
delle sue capacitd — anche se dalle attivitd aumentate ricavera nuovi dati
per un controllo maggiore del lavoro attraverso la conoscenza e la forma-
zione — e immettera il lavoratore in una rete di informazioni, conoscenze e
relazioni di zeam indispensabili per la progettazione e la valutazione degli
obiettivi della produzione. Questo richiedera forme inedite di flessibilita,
da realizzare durante lo stesso processo produttivo, come passaggi dall’in-
dividualita alla socialita del modo e degli scopi del lavoro svolto in colla-
borazione con I’Al. La socialitd dovrebbe essere essenzialmente creativa ma
senza un sufficiente controllo della Al da parte del lavoratore potrebbe ri-
sultare insufficientemente autonoma. E l'autonomia senza un controllo
sulla progettualita della Al e senza un diritto di trasparenza e proprieta dei
dati che operaio collaborando le trasmette, difficilmente potra realizzarsi.
Per cui di nuovo forme di codeterminazione delle attivita e di partecipazio-
ne alla definizione degli scopi della produzione appaiono essenziali anche
nei processi innovativi in corso.

167



ARIANNA MAZZOTTI - MARCO TRONCON|

‘Con le bende perdute per strada’

A Ubaldo, per cedere ancora insieme agli incontri
Orientamento: tecniche di riambientamento

Essere disambientati é stare in un certo posto non tuo, usare una lingua uffi-
ciale per necessita, circolare a lato delle istituzioni. C'é chi crede che una lingua
ufficiale e una seria istituzione civile possano risolvere il problema dell’ ambien-
tazione'.

Durante una conferen-
za sull’orientamento attivo post-
diploma, da uno sfondo artifi-
ciale con palazzi rinascimentali,
una figura competente esordisce
leggendo un brano tratto da un
classico del nonsense e della let-
teratura vittoriana per l'infanzia,
Alice’s Adventures in Wonderland

di Lewis Carroll. Vuole subito richiamare 'attenzione degli insegnanti col-
legati da remoto al webinar sul senso della favola di Alice, che si affretta a
chiarire: coincide con la scoperta fondamentale della didattica orientativa

' «Con le bende perdute per strada / e le fasce sui volti. ..» 1l titolo del presente contributo ¢ una
citazione tratta dalla canzone di Giorgio Gaber / Reduci dall’album Liberta obbligatoria (1976/77).
Cfr. La Postfazione di A. Cortellessa, What a curious feeling, in G. Celati (a cura di), Alice disambien-
tata, Firenze, Le Lettere, 2007, p. 143.

G. Celati (a cura di), Alice disambientata, cit., p. 20.

169



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

che rivoluzionera, sta gia rivoluzionando grazie ai fondi del PNRR, 'avve-
nire delle nostre scuole, e il senso in questione consiste nel riuscire a porre
la domanda “Chi sono i0?”. Che il bandolo della matassa identitaria, va-
le a dire della costruzione in itinere del progetto di vita, sia da ricercare nel
posto che ciascuno si sard meritato nel mercato dello studio e del lavoro, &
poi un assunto che va né esibito né dissimulato, nei corsi sull’orientamen-
to; giace sovrano al fondo di tutti gli atti e i discorsi fabbricati come la ca-
sella vuota che li fa circolare.

Vittoriano-contenitive o neoliberali-soff, le tecniche “pedagogiche” di
riambientamento si propongono come I'arcolaio indispensabile per dipa-
nare il filo dell’identita nella transizione al mondo adulto, in tale prospetti-
va denominato “mondo post-diploma”. Esse devono saturare l'intero spa-
zio del possibile, mobilitare forze e crepe — dei soggetti, dei contesti — entro
nuovi dispositivi di valorizzazione, piu fluidi piti contaminati e volatili, e
proprio percio pit efficaci dell’indottrinamento veicolato da una “lingua
ufficiale” e da una “seria istituzione civile”, la cui auctoritas viene sconfes-
sata dagli stessi agenti delle riforme. Al limite, il sorvegliante non sara piu
necessario, basterd un tutor meta facilitatore meta burocrate impegnato a
fare rete con l'opera in miniatura di un altro se/f-made-man, tutti incarica-
ti di risolvere nel buco nero dell’orientamento il problema dell’ambienta-
zione. (Senza dimenticare che esistono ancora il castigo, il carcere, i cen-
tri di internamento, di permanenza e di detenzione, il lavoro coatto, per le
soggettivita estraniate o per chi ¢ preso in malo modo dal caso di una vita).

Si tratta di quella che Deleuze, grazie a Burroughs, chiamava «socie-
ta del controllo»?. Non pil soltanto, ma ancora, una societa capace di to-
gliere la vita in virti dell’esercizio del potere sovrano e capace di produr-
re corpi docili e disciplinati grazie al confinamento entro istituzioni isolate
e totalizzanti, ma una societd capace di controllare tutti in modo sempre
pill pervasivo e continuo attraverso I'informazione. Informazione come ve-
ro e proprio comando, parola d’ordine e obbligazione, capace di produrre
soggettivazioni conformi e sensate — “devi essere cosi” — al mondo omolo-
gato della societa di mercato. L'informazione, oggi supportata da una re-
te globale, determina sia gli oggetti sia i modi attraverso i quali disporsi e
ordinarsi producendo i giusti comportamenti per scongiurare di ritrovarsi

> G. Deleuze, Pourparlers. 1972-1990, Paris, Les éditions de minuit, 2018. pp. 229-247. In
U. Fadini, Disattivare. Un’idea di filosofia, Verona, ombre corte, 2024. p. 51.

170



Arianna Mazzotti - Marco Tronconi

“persi” e “fuori” dalla societa. L’orientamento, appunto, ¢ proprio la stra-
tegia di questa (in)formazione continua ancora giocata in virti della so-
vranitd e delle istituzioni ma, come si diceva, estremamente pilt pervasiva
in quanto coestensiva al mondo delle rappresentazioni nella sua infinita e
uguale varieta.

Si tratta della strategia volta a formare veramente un’intelligenza ar-
tificiale capace di muoversi da un dato all’altro con quanta pit rapidita ed
efficienza possibile. Questa intelligenza ha i tratti di quella che potremmo
chiamare stupidita (di primo grado), vale a dire, una capacita di ambien-
tamento al quotidiano sempre gia informato (mai vuoto, puro, libero) dal
mercato e dalle sue dinamiche (“devi essere resiliente”). Ma le nostre abi-
tudini quotidiane cosi informate veicolano per lo piu sentimenti reattivi
e gusti volgari, concorrenza e competizione, guerra e conflitto tra le par-
ti un po’ su tutte le scale. Invece di ritrovarci sempre pit “differenti e soli-
dali” come I'adagio guattariano auspicava, ci ritroviamo sempre pill ugua-
li nel nostro egoismo. Questa atmosfera tossica chiama la filosofia ad un
suo rilancio nel senso di una critica immanente. Scrive Deleuze nel sentie-
ro di Nietzsche:

Se la fatica critica della filosofia non viene attivamente in ogni epoca la
filosofia muore, e con essa 'immagine del filosofo e dell'uomo libero. La stu-
pidita e la bassezza non cessano di dar vita a nuove alleanze, si adeguano sem-
pre al nostro tempo, sono sempre parte di noi e dei nostri contemporanei.
A differenza del concetto atemporale di errore, la bassezza ¢ sempre legata al
proprio tempo, all'impeto del presente, all’attualita in cui si incarna e agisce;
questo determina il rapporto essenziale tra la filosofia e il tempo e spiega
perché il filosofo vada sempre contro il proprio tempo, critichi il mondo at-
tuale, formuli concetti che non sono né eterni né storici, bensi intempestivi e
inattuali. La filosofia si realizza nella opposizione tra inattuale e attuale, tra il
nostro tempo e cio che ¢ intempestive [...] sono le verita dell’avvenire’.

Come fuggire questa intelligenza artificiale, questa stupidita di primo
grado che penetra le nostre fibre producendo atroci combinati dei quali, al
limite, non siamo che le maschere?

3 G. Deleuze, Nietzsche ¢ la filosofia, trad. it. a cura di F. Polidori, Milano Feltrinelli, 1992, p.
135; in U. Fadini, [/ senso inatteso. Pensiero e pratiche degli afferti, Verona, ombre corte, 2018, p. 15.

171



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Corri, Alice!

1l privilegio della sensibilita come origine appare in questo, che cio che ci
costringe a sentire e cio che puo essere soltanto sentito sono una medesima cosa
nellincontro®.

Il tema dell’incontro, qualificato immediatamente nella sua dimen-
sione affettiva e affettante puo costituire 'occasione — se creduta e pratica-
ta — che consente quello strano movimento della e nella stupidita capace di
liberarla e concatenarla ad altro rispetto al gia dato, al gia stabilito logisti-
camente. Proprio al limite della logica e della grammatica (anche dell’im-
magine) come forze di inquadramento del “come si deve essere” si offre
Poccasione di far valere i diritti del “come ci si sente” e questo rischia di
fuoriuscire dalle gabbie del senso (artificiale). Scrive Celati nell’ Introduzio-
ne ad Alice Disambientata:

Il nome di Alice era stato messo in giro dalla controcultura americana,
ed era diventato una parola d’ordine per riferirsi a quel tipo di aggregazio-
ne sparsa e senza gerarchie che ¢ stato chiamato ‘movimento’. Nel libro di
Lewis Carroll, grazie al fungo magico, Alice ingrandisce e rimpicciolisce di
continuo fino a perdere il senso della sua identita [...]. Dietro la sua sagoma
bambinesca si profila I'idea di un individuo nuovo, per lo pit destabilizzato,
coinvolto in continue mutazioni, ma liberato dai precetti del ‘come si deve
essere’, e pill avvertito sull’'importanza del ‘come ci si sente’. Il ‘come ci si
sente’ era tema escluso dalle politiche tradizionali. Ora stava emergendo
attraverso varie correnti di ispirazione esistenziale, ma anche attraverso il
nuovo cinema e le canzoni. In particolare, le canzoni di Bob Dylan, le piu
trasmesse da Radio Alice, annunciavano un cambiamento radicale nei modi
del sentire contemporaneo; e li spuntavano nuovi atteggiamenti di dissenso,
altri modi di reagire all’'addomesticamento sociale”.

Si trattava, e si tratta di nuovo, di disapprendere tutte le misure del
mercato e di ristabilire i diritti dell'indeterminato, di questo lago magico e
produttivo — certo — delle misure, ma insieme delle dismisure e soprattut-
to di Altro. E una sorta di stupidita al quadrato come capacita di non tolle-
rare la stupidita. Ben poco intelligente questa stupidita fuoriesce dal mon-
do riconosciuto: non ricerca immediatamente un altro dato da opporre al
primo ma cerca di cogliere la potenza stessa, di aderire alla potenza stessa.
Potenza senza potere costituito, potenza del mondo e non potere dell’io.

* G. Deleuze, Differenza e Ripetizione, trad. it. G. Guglielmi, Milano, Raffaello Cortina,
1997. p. 189; in U. Fadini, Disattivare, cit., p. 51.
> G. Celati (a cura di), Alice disambientata, cit., p. 8.

172



Arianna Mazzotti - Marco Tronconi

E Pintensita del troppo sentire: ‘What a curious feeling dice Alice. Al-
lora, come rilanciare I'intensita positiva dell’avventura tra i pericoli d’arre-
sto o di caduta nel dramma? Secondo meccanismo, lo chiamiamo: figura
della non coincidenza®.

In Alice disambientata, sotto la voce Lezioni in una cantina, dicembre
76 — gennaio 77, Gianni Celati e gli altri, introducono la necessita di un se-
condo movimento in cui ¢ presa Alice, che riattivi la posta in gioco del pri-
mo — la deviazione positiva innescata dalla caduta nel buco, “nel minore”,
attraverso il sogno — in fuga con l'intensita dell’avvenimento atteso/inatteso:

Ecco la figura della non coincidenza: Alice cerca la chiave per aprire
la porticina, ma quando lei ¢ troppo piccola la chiave sta troppo in alto,
quando lei diventa grande e puo raggiungere la chiave, non pud passare per
la porticina: “O la serratura era troppo grande o la chiave troppo piccola”.
Alice piange quando questa situazione della non coincidenza compare, ed
¢ qui che sorgono le dubitazioni sull’identita, il pericolo del dramma: “Chi
sono io?”. La figura della non coincidenza introduce una sospensione, so-
spensione dell’identita. Perd non ¢ un dramma, ¢ una intermittenza che ¢
anche una nuova attesa: “Da che parte? Da che parte?”. Carroll si preoccu-
pa di lasciare nel testo le tracce di questa intermittenza: asterischi che indi-
cano la sospensione del racconto. Saltare dei passaggi, come nel montaggio
cinematografico’.

Da spaesati (e forse proprio percio) in Wonderland, non si ¢ nel mon-
do come la chiave nella toppa, perché nemmeno la chiave e la toppa, ¢ i
gesti in sé stessi, coincidono e si diventa obliquamente abituati a commi-
surare solo I'incomparabile (come I'ldiota cusaniano o lo Sciamano ame-
rindio), a coesistere solo tra incompossibili. Quando tutto ¢ smisurato o i
meccanismi si inceppano, che fare? Di fronte al pianto di Alice, che rischia
di essere valutato dagli psy come una (buona-cattiva) lezione di frustrazio-
ne del desiderio, il problema diviene allora il seguente: come non ripiegar-
si nel dramma identitario? Come fare dello scarto prodotto da un automa-
tismo ancora una gioia, conatus attivo della “figura di movimento™?

Se la prima soluzione al disambientamento ¢ il rifugio nel sapere sco-
lastico, anche quest’ultimo entrera in un moto di variazione; mentre si ri-
pete a memoria un ritornello conosciuto esso si trasforma in una mappa

¢ Ivi. p. 74.
7 Ibidem.

173



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

irriconoscibile: «Alice vuol ripassare le sue cognizioni scolastiche per ritro-
vare la propria identitd, ma Londra diventa la capitale di Parigi, la quale
diventa la capitale dello Yorkshire, mentre la poesiola didattica sull’ape la-
boriosa diventa la poesia sul piccolo coccodrillo divoratore di pesci...»®.
Come nei sogni e nei deliri dei bambini o dei nostri vecchi le geografie di-
vengono esseri di fantasia, i toponimi e le cose perdono la loro ovvia giu-
stapposizione, i segni si separano e ciascuno vaga per la propria strada, or-
fano alla ricerca di una memoria a venire.

«Da che parte? Da che parte?» Si leva il grido schizo di Alice, delle
bambine con lei. E in questo non raccapezzarsi della figura, che pud capi-
tare che si sperimenti «un cambiamento non sorvegliato, uno scivolamen-
to per mezzo d’uno oblio»?, vero e proprio cedimento che strappa alla co-
scienza una maniera sonnambula di far attenzione ai margini, a cio che
inclina lateralmente, che cresce nel «frammezzo»'?. Divenendo, come ri-
territtorializzarsi su una linea di velocita o di gravita invece di essere riam-
bientata nel gioco delle parti? Come far fuggire le singolarita fino all’'im-
percettibile, linea di variazione continua che trascina le altre due linee,
quella segmentaria che procede per coppie di opposizioni binarie, per “bu-
chi stabili” e stabiliti, e quella di intermittenza, sensibile alle interruzioni,
alle soglie, complice dei “terremoti sociali”? Una linea pitt semplice e piu
astratta, quasi ascetica, che chiede solo un po’ di vita''. Come afferma un
poeta'?, con “una fede in niente ma totale”: «[...] il mare della vita dove
Alice guizza esiste davvero» .

8 Ivi. pp. 74-75.

o Ibidem.

10 Cfr. U. Fadini, {/ senso inatteso. Pensiero e pratiche degli affett, cit., p. 66: «Stato di coscien-
za vigile, dunque, come obiettivo polemico. Certo, ma stati di coscienza attenta al valore delle alte-
razioni ne abbiamo perd bisogno, anche al fine di accertare gli scarti d’intensita, le mutazioni, le
trasformazioni del sentire (sicuramente senza nessun ‘psicologismo’). Attenzioni, allora, da presta-
re ai ‘casi’, alla contingenza, anche per tradurre tutto questo in capacita di fare politica differente, a
favore di nuove ‘comunanze’».

1 Sulla questione delle linee e in particolare sulla “mantica” della terza, cfr. G. Deleuze, C.
Parnet, Politiche, in G. Deleuze, C. Parnet, Conversazioni, Verona, ombre corte, 2019, p. 119 e ss.

12 Cfr. C. Parmiggiani, Una fede in niente ma totale, Firenze, Le Lettere, 2010; cfr. T. Di Dio
(a cura di), Poesie dellTralia contemporanea 1971-2021, Milano, Il Saggiatore, 2023, pp. 697 e ss.

B G. Celati (a cura di), Alice disambientata, cit., p. 89.

174



Arianna Mazzotti - Marco Tronconi

Per zone di indiscernibilita

Noi siamo nella realta nella misura in cui sentiamo la realta del disam-
bientamento, l'assenza di ambiente possibile, e percio ci cerchiamo attraverso gli
ambienti. Siamo una serie di relais, di staffette, che si passano qualcosa da un
punto all altro, identificandosi l'uno con laltro. Non ci passiamo né discorsi né
messaggi; 0 meglio quella é la parte morta di cio che ci passiamo. Questo é un
modo per capire un movimento della realta che non é pii simbolico, ma basato
sugli automatismi delle voglie, degli affetti, delle intensita del corpo™.

E nel cinema che tutto il passato pud ritornare in figura di tempo e
di movimento; puri frammenti liberati dal rapporto a una totalita, poiché
trovati e dispersi sotto I'effetto delle pratiche di inquadratura e di montag-
gio. Nel cinema di John Cassavetes, queste tecniche si definiscono relati-
vamente al gestus in quanto potenza che disfa i corpi e li rivela allo stato
istantaneo e indeterminabile del loro movimento positivo". Come acca-
de in Women under the influence (Cassavetes 1974), I'intensita del corpo
di Mabel, sempre sul punto di crollare e insieme aspirato da forze sospe-
se nei gesti, la motilita dei suoi affetti-pernacchie-respiro inaudibile, passa-
no nelle macchine da presa al limite di una “zona di indiscernibilita”, che
non lascia spazio all’eserci-
zio di una giusta distanza,
la quale permetterebbe al-
lo spettatore di padroneg-
giare 'azione sotto i propri
occhi e di rimarcare quel-
la distanza di sicurezza dal
personaggio che gli farebbe
dire ‘lei ¢ lei e io sono io e

lei non sono io”*.
Mabel, anch’essa “figura della non coincidenza”, ci fa scoprire il di-
sambientamento sia come condizione di universale sradicamento della

" Ivi, pp. 124-25.

15 Sul “cinema dei corpi” di Cassavetes (sul gesto, la fuga, tutti i tipi di frontiera, i modi di
vita, il popolo), oggetto delle considerazioni esposte in questo paragrafo, si deve tutto a G. Deleuze,
L’immagine-tempo. Cinema 2, Torino, Einaudi, 2017, pp. 179-80, 224-25, 239 e a T. Jousse, John
Cussavetes, Torino, Lindau, 2007.

¢ Ancora, con Alice/Celati: «quando l'intensitd dell’avvenimento attraversa il corpo, ‘o’
diventa solo un pronome, una regola di grammatica. E in questa sospensione dell’identita compare
un soggetto diverso», in G. Celati (a cura di), Alice disambientata, cit., pp. 74-75.

175



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

classe media nel suo stesso ambiente, nei quartieri e nelle sue stanze, sia co-
me esterjoritd impredicibile del corpo rispetto al soggetto, che destituisce
ogni volizione fino al grado zero di una pura materia gestuale insistente tra
gli incontri e gli incidenti del riambientamento forzato dell’ Unbheimlich, il
“diverso-familiare”, rimesso al proprio posto dalle lingue affettate.

Se con Celati e tutto un giro di idee e di pratiche disparate, Alice di-
viene «un vero movimento cinematografico»'’, non meno che un’aria o
un’allucinazione musicale, con Cassavetes il montaggio audio-visivo esplo-
ra il disambientamento della narrazione stessa, in quanto il tempo dell’a-
zione diviene una secrezione del modo di esistenza di un corpo, suo scar-
to redivivo, rilanciato da un altro automatismo che potrebbe trovarsi nel
punto pitt lontano. Cost, ¢ il tempo — come il Bianconiglio — che non puo
che essere sempre in anticipo e sempre in ritardo rispetto al divenire che
lo eccede da tutte le parti (ombre, volti, linee negrobianche, mariti, mogli,
spie, bambini...), evadendo da ogni immagine appropriata in favore di un
reale inimmaginabile. Come nella scena della spaghettata in Women un-
der the influence, alla frontiera di tutte le voci e le forze prese in un doppio
movimento di saturazione/sottrazione, incespica 'indeterminabile positi-
vita del gestus, che non ci restituisce né il modello né la critica di un evento
qualsiasi, ma la sopravvivenza di una vita alle prese con le potenze e I'inat-
teso, la quale piu si concatena e si singolarizza e pitl s’indetermina nel di-
venire corpo, conato, paesaggio.

Ci piace richiamare qui una strana storia, una storia degli albori del-
la classe operaia allorché la sua emergenza destabilizzava i consueti modi di
sentire senza per altro potersi ancora assegnare un posto e un ruolo nella
storia. Si tratta di un processo che vede 'emersione di una potenza singo-
lare inattesa — impossibile — e, al tempo stesso, assolutamente reale. Ran-
ciere ci racconta le avventure di coloro i quali, all’alba dell’industrialismo e
del mondo della fabbrica, sentirono tutta la costrizione di una messa a la-
voro forzata, della necessita di imparare ritmi e movimenti intollerabili al
corpo e all’anima. Prima e a lato di tutti i discorsi votati al miglioramento
di tale forma di vita, prima e a lato di votarsi ad una lotta per il migliora-
mento delle condizioni dei lavoratori, questi proletari sentirono una stra-
na e misteriosa esigenza nei confronti del tempo. Non si trattava di una
migliore organizzazione del tempo di lavoro, pitt docile e umana, ma del-

7 Ivi, p. 78.

176



Arianna Mazzotti - Marco Tronconi

la liberazione del tempo dal lavoro capitalistico zout court. Le loro inizia-
tive, infatti, concretamente, iniziarono a rubare il tempo alla notte — non
pill considerata come momento di ristoro in vista della nuova giornata —
ripensata e vissuta come momento libero per altri investimenti e altre pra-
tiche di soggettivazione:

La nuit des prolétaires: on ne verra dans ce titre aucune métaphore. Il ne
s’agit pas ici de remémorer les douleurs des esclaves de la manufacture, I'in-
salubrité des taudis ouvriers ou la misére des corps épuisés par une exploita-
tion sans contrdle. De tout cela, il ne sera question qu’a travers le regard et
la parole, les raisons et les réves des personnages de ce livre. Quels sont-ils?
Quelques dizaines, quelques centaines de proletaires qui ont vingt ans aux
alentours de 1830 et qui ont en ce temps, décidé, chacun pour son compte,
de ne plus supporter I'insupportable: non pas exactement la misere, les bas
salaires, les logements inconfortables ou la faim toujours proche, mais plus
fondamentalement la douleur du temps vol¢ chaque jour 4 travailler le bois
ou le fer, a coudre des habits ou & piquer des chaussures sans autre but que
d’entretenir indéfiniment les forces de la servitude avec celles de la domina-
tion; '’humiliante absurdité d’avoir a quémander, jour apres jour, ce travail
ou la vie se perd [...]. En finir avec cela, savoir pourquoi on n’en pas encore
fini, changer la vie... Le renversement du monde commence a cette heure
ot les travailleurs normaux devraient gotiter le sommeil paisible de ceux que
leur métier n’oblige point & penser; par exemple, ce soir d’octobre 1839: a
huit heures trejs exactement, on se retrouvera chez le tailleur Martin Rose
pour fonder un journal des ouvriers [...]. Le sujet de ce livre, c’est d’abord
I’histoire de ces nuits arrachées a la succession normale du travail et du re-
pos: interruption impercetible, inoffesnsive, dirait-on, du cours normal des
choses, ol se prepare, se réve, se vit déja I'impossible'®.

Soggettivazioni realmente proletarie, vale a dire poetiche, artistiche,
conviviali ecc. che non rispettarono I'agenda sensata del conflitto di classe
(qualcosa di inesistente al loro tempo e, paradossalmente, reso possibile dalla
loro deviazione). Prima e a lato dell’essere presi dal conflitto di classe, del ri-
conoscimento etero-diretto del proprio posto nella storia, la ricerca di un’al-
tra pratica di soggettivazione, questa volta realmente autonoma e creatrice,
ha consentito a questi proletari di oltrepassare il destino loro assegnato.

Clest cette absence (du temps) indissolublement empirique et symbo-
lique — scrive ancora Ranciére — qui donne leur maniére d’étre, de sentir

et de penser a ceux qui son nés pour obéir. Cest pourquoi I'’émancipation

'8 J. Ranciére, La nuit des proléters. Archives du réve ouvrie, Fayard/Pluriel, 2012, p. 7.

177



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

ouvriere n’est pas I'horizon promis au terme du combat. Elle est I'acte qui
le commence: I'acte inoul qui consiste & prendre le temps qu'on n’a pas.
Clest la que I'égalité et 'inégalité se jouent le plus radicalement, dans ce que
j'appellerais plus tard le partage du sensible ™.

‘Come altrettante immagini deformate da un'‘acqua che
scorre” %

Olin, ti sbendo

Olin, ti sbendo. Tu guarda
dall’altra parte, guarda

se per caso ¢ fiorito il braccio

e come ¢ semplice la testa, adesso?’.

Non si potra negare che di apocalissi ce ne sono state, catastrofi o ten-
tativi riusciti di marchiare con la parola ‘fine’ la pelle della gente (non sol-
tanto umana), quando resta, e i corsi d’acqua, e gli spazi che sono corpi,
la terra e I'aria dei corpi. Stare di fronte allo stesso nome per I'intollerabile
e lindistruttibile, pronunciarli fino alla dimenticanza che arma il mondo.

Non sappiamo riprendere la storia di uno strappo in un tessuto che
a tratti avremo immaginato come integro (chi non lo capisce, non capisce
che non ¢ una questione di nostalgia, continua a ripetere Celati intervista-
to, bensi ¢ un problema di immaginazione)?:. Ogni volta che ripetiamo le
formule del discorso, qualcuno tra noi comincia a biascicare, chi ¢ stanco,
altri ridono di altre cose, intorno un brusio sinfittisce. E ancora un popo-
lo quello che ascolta che parla, che si passa tra le mani le cose del tempo?

Y G. Gauny, Le philosophe plébéien, Textes rassemblés et présemtés par Jaques Ranciére, Par-
is, La fabrique éditions, 2017, p. 11.

2 «Allora noi potremmo anche procedere in questo modo: ogni capitolo restera diviso in
due, non ci sar alcun motivo di firmare ogni parte, dal momento che la conversazione avverra fra
le parti anonime, ed ¢ fra queste due parti che emergeranno E. Félix, E Fanny, E tu, E tutti coloro
di cui parliamo, E io, come altrettante immagini deformate da un’acqua che scorre». (Corsivo nostro)
In G. Deleuze, C. Parnet, Che cos’e, a che cosa serve una conversazione?, in G. Deleuze, C. Parnet,
Conversazioni, cit., p. 37.

2 1, Travi, TA. Poesia dello spiraglio e della neve, Bergamo, Morette e Vitali Editori, 2011, p.
33, ora in L. Travi, / Tolki, Milano, Il Saggiatore, 2024.

22 Cfr. G. Celati, 1/ transito mite delle parole. Conversazioni e interviste 1974-2014, a cura di
M. Belpoliti e A. Stefi, Macerata, Quodlibet Storie, 2022.

178



Arianna Mazzotti - Marco Tronconi

Novantaquattro anni fa Benjamin, qualche riga prima di congedarsi
al lettore de 1/ surrealismo, scriveva:

Anche il collettivo ¢ corporeo. E la physis che si organizza nella tecnica
pud essere prodotta, in tutta la sua realtd politica oggettiva, solo in quello
spazio immaginativo in cui introduce I'illuminazione profana. Solo se cor-
po e spazio immaginativo si compenetrano in essa cosi profondamente che
tutta la tensione rivoluzionaria diventa innervazione fisica collettiva, e tutta
I'innervazione fisica del collettivo diventa scarica rivoluzionaria, solo allora
la realtd ha superato sé stessa tanto quanto esige il manifesto comunista®.

Potremmo chiosare che anche il corporeo é collettivo, se I'“illuminazione
profana” ¢ ciod che converte I'uno nell’altro, nelle parole di Benjamin,
I“impenetrabile e il quotidiano”: «leggere, pensare, attendere, passeggiare
sono forme di illuminazione non meno del consumo di oppio, del sogno
e dell’ebbrezza. E sono forme pitt profane»*. Cosa divengono la trasfusio-
ne del corpo e dello spazio immaginativo nella pratica d’una illuminazio-
ne profana laddove “la physis che si organizza nella tecnica” viene pensata
non in misura di una produzione o riqualificazione possibile, ma nel pun-
to esausto di un abbandono, in stato di anarchica dismissione?

Che nello scritto di Benjamin vi fosse in gioco, agli occhi di Celati,
innesco della pratica archeologica, ¢ indicato nella Noza posta a conclu-
sione de 1/ bazar archeologico del 1972. In quel testo — che ha il ritmo di
una ricerca iniziatica sempre sul punto di essere tralasciata quasi a inverare
la dimenticanza verso cui si volge 'archeologia — Celati si chiede:

La Storia ¢ la ricerca d’una identita da parte d’un gruppo sociale, ma che
cos’e l'archeologia? Una conferma o una scoperta che nessuna identita va
bene, nessuna interiorita o origine ci appartiene (semmai: noi apparteniamo
all'indifferenziato terreno d’ogni origine, come le cose e le piante)®.

» W. Benjamin, I/ surrealismo. L'ultimo istante della letteratura europea, in W. Benjamin,
Opere complete. Vol. III, Torino, Einaudi, 2010, pp. 213-14.

2 Ivi, pp. 211-12.

» G. Celati, 1/ bazar archeologico, in G. Celati, Finzioni occidentali. Fabulazione, comiciti e
scrittura, Torino, Einaudi, 2001.

179



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

41.952694, 12.818194

Per una strada che dai treni entra nel bosco, nella ghiaia, si arriva alla
centrale idroelettrica. In quel punto il fiume si allarga e il primo segnale di
abitazioni si nota oltre la scarpata. Ledificio ¢ giallo e intatto, e sulla parte
alta i vetri circolari lasciano intuire un interno, lo spazio per qualcosa, a cui
non si puo assistere. Questo divieto, pit 'isolamento del luogo, danno all’e-
dificio un’aura. Di conseguenza I'aspettativa ¢ che un lavorio ne riempia le
sale, e che matasse di energia si condensino al centro della stanza prendendo
la forma di una nuvola, un globo, una scarica centripeta. Che il passaggio da
acqua a corrente, da materia a velocita, brilli nel vuoto dell'impianto, trovi
giuste fibre nell’aria, poi tramite i cavi raggiunga le residenze. Imbattendosi
nella centrale idroelettrica, si possono proseguire ragionamenti sull’inno-
cenza di cio che si trasforma, sulla natura della quiete®.

Il problema dell’ambientazione ci immette in un movimento d’usci-
ta. Un movimento d’uscita non ¢ solo un andare fuori con la testa per sen-
tire i corpi intensi. E vero, quell’allegria o comunanza pud sempre essere o
tornare e la sua esperienza ¢ tale che non porta il segno di un’interdizione.
Tuttavia, ci sono tratti in cui l'uscire segna lo stare di fronte a uno stato
di abbandono: «L’oggetto che viene dimenticato [...] si uniforma gradual-
mente al contesto. [...] Ora arbusti e rovi riempiono le sale dell'immobile,
mettono in crisi, sfruttando le fenditure e i comparti murari crollati, I'in-
dividuazione di un interno. Con il rarefarsi degli eventi nel sito, I'ogget-
to si spropria»?’.

L’oggetto si spropria. Come se puntando alle macerie, involvendo ver-
so un crescente grado rudimentale (dell’energia prodotta) che intensifica
certa massa selvatica, non ¢ a sé che si resta, umanamente «si viene abban-
donati, entrando» .

In Alice disambientata — alla voce Stralci e letture per Uinfanzia, novem-
bre 76 - aprile 77% — di riscontro ai cautionary tales, i “racconti d’avverti-
mento” che informano le poesiole per i bimbi e la letteratura didattica per

2 A.F. Peruzzi, on land, Edizioni Prufrock, 2024, p. 9.
7 1Ivi, p. 69.
2 Ivi, p. 7.

¥ G. Celati (a cura di), Alice disambientata, cit., p. 34 e ss.

180



Arianna Mazzotti - Marco Tronconi

Pinfanzia dell’epoca vittoriana, vengono riprese le “fiabe antiche”. Le une,
insegnano a dire di no, «ad evitare il fuori, I'estraneita, il pericolo, le con-
taminazioni» che minacciano dappertutto gli spazi e i corpi domestici e so-
ciali, sicché il corpo stesso del bambino dovra essere programmato come
un panopticon per il quale secondino e carcerato coincidono ovunque si li-
beri una nuova piega auto-affettiva. Le altre, le “fiabe antiche”, implicano
la formulazione di un problema differente: come affrontare le “zone di di-
sambientamento” Come si apprende a uscire dal villaggio, vale a dire da
quel luogo da cui provengono tutti i nomi conosciuti e le storie intramate
dalle generazioni? Come muoversi dal territorio alla terra che “non ha no-
mi, ¢ solo il fuori™

Pit tardi, puoi ancora riconoscere lo scrittore e la sua compagnia
brancolare a zig-zag, metodicamente, verso la foce, puoi fiutare per altri
passi il passo della loro sparizione, che resta al mondo.

Ore 20,30. Continuano a guardare il mare come se dovesse succede-
re qualcosa da un momento all’altro; si direbbe che aspettino la fine del
mondo gli etologi tedeschi, qui al limite estremo della pianura. Ci hanno
mescolato le anime e ormai abbiamo tutti gli stessi pensieri. Noi aspettiamo
ma niente ci aspetta, ne un’astronave né un destino.

Se adesso cominciasse a piovere ti bagneresti, se questa notte fara freddo
la tua gola ne soffrira, se torni indietro a piedi nel buio dovrai farti coraggio,
se continui a vagare sarai sempre piu sfatto. Ogni fenomeno ¢ in sé sereno.
Chiama le cose perché restino con te fino all’'ultimo™.

La ripetizione diviene la voce originale, il protocollo d’azione, che
rinviene il battito delle cose quando si svuotano del loro spettacolo e noi
non ci chiamiamo fuori dal loro apparire e scomparire.

Camminavo, camminavo nell’'amorfismo della gente. Ogni tanto rive-
devo il suo sguardo strabico fisso sul fenomeno, sulla parte immota che
sembrava attrarlo irresistibilmente: vedevo la mano irritata che toccava la
parte immota. Ogni fenomeno ¢ per sé sereno®.

3 G. Celati, Verso la foce, Milano, Feltrinelli, 2018, p. 140.
3t D. Campana, L’incontro di Regolo, in D. Campana, Canti Orfici, 1914.

181



PAOLO MISSIROL|

Assorbire e generare lincertezza.
L organizzazione in Luhmann

Ubaldo Fadini ha messo continuamente I'accento, nei suoi lavori,
sulla centralita dell’incerto e dell’inatteso! come motore ineliminabile del
movimento istituente?. Il processo politico di messa in forma, di costru-
zione di strutture dotate di una qualche stabilita e capaci di reagire all'im-
previsto senza distruggersi e tuttavia rimanendo aperte ¢ necessario proprio
nella misura in cui la vita degli esseri umani vivono entro un margine di in-
certezza che non puo essere emendato o superato. A essi, cio¢, non ¢ dato
sapere la struttura esatta del domani, la sua esatta conformazione. Questa,
a partire dai lavori in un modo o nell’altro legati appunto alla riflessione
antropologico-filosofica, come quelli del giovane Gilles Deleuze, Arnold
Gehlen? e molte altre/i, la tesi fondamentale di Fadini.

' Sul tema in particolare U. FADINI, 1/ senso inatteso. Pensiero e pratiche degli affetti, Verona,
ombre corte, 2018.

? Fadini si occupa del tema dell’istituzione da lungo tempo. Il tema ¢ infatti gia presente,
in riferimento a Gehlen, in U. Fadini, 7/ corpo imprevisto: Filosofia, antropologia e tecnica in Arnold
Gehlen, Milano, FrancoAngeli, 1988, pp. 89-91 e attraversa poi tutti i suoi lavori, per giungere a
una trattazione pitt diffusa in U. Fadini, I/ tempo delle istituzioni. Percorsi della contemporaneita:
politica e pratiche sociali, Verona, ombre corte, 2016. Il tema ha successivamente, anche sulla scorta
delle sue riflessioni, preso piede nel dibattito filosofico internazionale. Sul tema si veda tutto il n. 29
di Discipline Filosofiche, a cura di Lisciani-Petrini e Adinolfi, in particolare E. Lisciani-Petrini, Mer-
leau-Ponty: potenza dellistituzione, in «Discipline Filosofiche», n. 29(2), 2019, pp. 71-98, nonché,
per una prospettiva filosofica autonoma e originale, R. Esposito, Pensiero istituente. Tre paradigmi
di ontologia politica, Torino, Einaudi, 2020 e la raccolta M. Di Pierro, F. Marchesi, E. Zaru (a cura
di), Almanacco di Filosofia e Politica 2. Istituzione, Macerata, Quodlibet, 2020.

3 I riferimenti principali sono a G. Deleuze, Istinti e istituzioni, ed. it. a cura di U. Fadini e
K. Rossi, Milano, Mimesis, 2014; A. Gehlen, L uomo. La sua natura e il suo posto nel mondo, a cura
di V. Rasini, Milano, Mimesis, 2010 e A. Gehlen, Morale ¢ ipermorale. Un etica pluralistica, ed. it.
a cura di U. Fadini, Verona, ombre corte, 2002.

183



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

In questo lavoro vorrei soffermarmi su un’ulteriore fonte del lavoro
di Fadini, relativamente meno presente?, a cui il filosofo italiano rimanda
che mi pare di assoluta rilevanza: Niklas Luhmann. Vorrei, in particolare,
porre 'attenzione sul concetto di Organisation, a cui Fadini fa pit volte ri-
ferimento. L’ipotesi a partire da cui intendo affrontare questa indagine ¢
che l'accento che il filosofo italiano mette sul lavoro di Luhmann possa es-
sere utile, da un lato, a indicare una lettura del sociologo tedesco che lo al-
lontani dalle accuse, classiche e a mio modo di vedere superficiali, di con-
servatorismo” e dall’altro lato aiuti a comprendere anche il portato politico
del lavoro di Fadini. In riferimento al tema della centralita dell'immagi-
nazione e della creativitd (temi su cui torneremo), Fadini sottolinea quan-
to vada riconosciuto:

il valore appunto incognito del futuro, un valere, quest’'ultimo, che confe-
risce senso a quell’organizzare (al bisogno di ordinare, educare, istituziona-
lizzare) che ha appunto come premessa — osservera Niklas Luhmann — la
“non conoscenza del futuro”: una incertezza radicale, dunque, che sta alle

realta strutturate trattare con successo, specificando e riducendo l'incertezza

stessa, rendendo meno alti i suoi “costi”®.

Correttamente, Fadini non usa il termine “istituire”, bensi organizza-
re. Se la tradizione di riferimento dell’autore italiano utilizza il concetto di
Istituzione (Institution) di ascendenza gehleniana, Luhmann, dopo un ge-
nerale utilizzo giovanile del termine’, lo mette da parte in favore di quel-
li di sistema e, nell’'ultima opera pubblicata in vita, di organizzazione (Or-

# Tra i comunque numerosissimi passaggi in cui Fadini accenna a Luhmann, rinvio ai due
saggi in cui affronta il tema in modo pit esplicito: Le ragioni del sistema tra Gehlen e Luhmann, in
«aut aut», 197-8, 1983, pp. 55-78; 1l trionfo del reattivo: tra Geblen e Lubhmann, in Enrico M. Forni
(a cura di), Teorie dei sistemi e ragionalita sociale, Bologna, Cappelli, 1986, pp. 92-110.

> Si tratta della nota critica habermassiana a Luhmann: J. Habermas, Toward a Rational
Society. Student Protest, Science, and Politics, Boston, Beacock, 1970, p. 106. Sul tema rimando a R.
Grundmann, Lubmann Conservative, Lubmann Progressive, Firenze, European University Institute,
1990 e al pilt recente e generale H. Moller, 7he Radlical Lubhmann, New York, Columbia Universi-
ty Press, 2011. Recentemente, in un contesto teorico ben diverso, ha pero ripreso questa antica cri-
tica M. Ferrari, Cibernetica e filosofia politica. Storia e critica di un ostacolo epistemologico, Salerno,
Orthotes, 2024, pp. 93-94; 304-309.

¢ U. Fadini, I/ tempo delle istituzioni, cit., p. 45.

7 In particolare, Luhmann utilizza il concetto di istituzione (/nstitution) in particolare nel suo
pilt importante testo della sua “prima fase”, cio¢ N. Luhmann, Potere ¢ complessiti sociale, ed. it. a cura
di D. Zoro, Milano, Il Saggiatore, 2020, p. 94 e ss., attribuendo non tanto al concetto in sé quanto
alla sua declinazione processuale (Institutionalisierung) il significato per cosi dire comune di “messa in
forma”. Sul rapporto Luhmann-Gehlen si veda, oltre ai lavori fadiniani gia citati, almeno H. Kellner,
Sociology and the Life-World, in «Sociologia Internationalis», 1974, vol. 12, pp. 191-204.

184



Paolo Missiroli

ganisation). E interessante comprendere il perché di questa scelta, prima di
addentrarci nello studio del concetto di organisation. Nel libro dove analiz-
za piu a fondo la questione e che dunque sara il principale oggetto di ana-
lisi del presente lavoro, Organisation und Entscheidung, Luhmann spiega il
perché dell’abbandono del concetto di istituzione:

Cio che la “teoria istituzionale” rende visibile ¢ in ogni caso, paradossal-
mente, proprio una conseguenza della connessione tra chiusura operativa,
storicizzazione autoreferenziale, non banalita e intrasparenza. [...] Proprio
per questo, diversamente da quanto suppongono i teorici dell’istituzione,
non si pud partire dal presupposto che il sistema copi correttamente i mo-
delli istituzionali del suo ambiente. Non si tratta di acquisizione di modelli,
ma piuttosto di immaginazione®.

Con “teorici dell’istituzione” Luhmann intende riferirsi non tanto a
Gehlen o alla tradizione di riferimento di Fadini, bensi a John Meyer, Brian
Rowan e ai loro allievi (¢ interessante notare come egli citi cursoriamente
anche Santi Romano)?, i quali trovavano una connessione immediata tra
le strutture dell’istituzione e la forma concreta dell’ambiente in cui esse si
trovano. E questa eccessiva a#tiviti riconosciuta all'ambiente che non con-
vince Luhmann, il quale, come vedremo, pone alla base della sua teoria dei
sistemi (e dunque dell’organizzazione, che non ¢ che una forma particola-
re di Sistema), la tesi della chiusura operativa di questi ultimi nei confron-
ti del’ambiente. L’organizzazione, in quanto tale, & 0bbligata dalla propria
chiusura a inventare, a immaginare continuamente nuove modalita di 7i-
durre la complessita ambientale. Compito di tale articolo, dopo alcune con-
siderazioni che hanno lo scopo di fornire al lettore una serie di strumenti
per afferrare la complessa concettualita luhmanniana, ¢ appunto mettere in
luce questo rapporto tra organizzazione, incertezza e invenzione.

8 N. Luhmann, Organizzazione e decisione, ed. it. a cura di G. Corsi, Milano, Bruno Mon-
dadori, 2005, p. 63.

* P.S. Tolbert, L.G. Zucker, The Institutionalization of Institutional Theory, in C. Hardy,
T.B. Lawrence, W.R. Nord (a cura di), The SAGE Handbook of Organization Studies, London,
SAGE Publications, 2006, pp. 175-190.

185



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

1. Comprendere Luhmann: differenza Sistema/Ambiente, chiu-
sura operativa, comunicazione

Da quanto detto risulta gia evidente la centralita della distinzione Si-
stema/Ambiente, che Luhmann pone alla base della sua teoria. Il Sistema
stesso non ¢ definibile che a partire da tale differenza, che sostituisce quel-
la, classica, del rapporto tra il tutto e le parti'®. All’inizio di Sistemi Socia-
/i Luhmann infatti scrive:

Cio che si voleva dire con la differenza tutto/parte viene riformulato
come teoria della differenziazione sistemica e inserito poi nel nuovo para-
digma. La differenziazione dei sistemi altro non ¢ che la replica della dif-
ferenza sistema/ambiente all’interno del sistema. [...]. La differenziazione
viene cosl trattata secondo il modello generale della formazione dei sistemi,
e la questione, in quali forme e fino a quale grado di complessita sia possibile
la differenziazione sistemica, pud essere ricollegata alla differenza originaria
che costituisce I'intero sistemal!.

I due poli della differenza si definiscono reciprocamente : per il so-
ciologo tedesco, come ¢ noto, «in principio non c¢’¢ quindi identitd, ma
differenza»'%. Si cercherebbe invano una definizione « identitaria », pun-
tuale, di sistema nell' opera luhmaniana. Per Luhmann, infatti, sistema (Sy-
stem) pud dirsi solo un complesso di elementi (a loro volta definibili esclu-
sivamente in relazione al sistema)'” in relazione tra loro iz quanto sono
osservabili'¥ come distinti da un ambiente (Umwelt). A sua volta, 'ambien-
te non consiste che in una complessita inesauribile da cui il sistema si sepa-
ra per potersi definire : 'ambiente ¢ la totalita delle condizioni esterne che
limita la possibilita che la morfogenesi dei sistemi, il loro divenire autopo-
ietico (su cui torneremo), avvenga a caso, ma rimanga ancorato a una se-
rie di possibilita gia presenti nell’'ambiente che il sistema deve selezionare™.
Per riprendere alcune acute osservazioni di Fadini, esso eccede «le possibili-

1 Sul tema del sistema segnalo il recentissimo E. Marra, Mantenere insieme. Strategie del
sistema nella Francia post-strutturalista, Milano, Meltemi, 2023.

""" N. Luhmann, Sistemi sociali. Fondamenti di una teoria generale, ed. it. a cura di A. Febbra-
jo e R. Schmidt, Bologna, Il Mulino, 1990, p. 71.

2 Ivi, p. 163.

¥ Ivi, pp. 90-95.

' Sulla centralitd dell’osservazione nella prospettiva luhmanniana si veda almeno H-G.
Moeller, Lubhmann explained. From souls to Systems, Chicago, OpenCourt, 2006, pp. 65-78.

> N. Luhmann, Comunicazione ecologica. Puo la societi: moderna affrontare le minacce ecolo-
giche?, ed. it. a cura di A. Cevolini, Milano, FrancoAngeli, 2021, p. 26.

186



Paolo Missiroli

ta — le facolta di lavorazione-trasformazione — dell’essere umano»'®. In que-
sto senso, per Luhmann, laddove il sistema ¢ attivita pura di differenziazio-
ne dall’'ambiente e di riduzione di complessita (mediante la creazione di altra
complessita, cio¢ di relazioni tra elementi) 7, la Umwelt non ¢ che passivita,
in quanto la sua stessa esistenza ¢ relativa alla riduzione che ne fa 'ambiente:

L’ambiente ¢ una realta che sussiste in relazione al sistema. Ogni sistema
esclude solo sé stesso dall’'ambiente, per cui 'ambiente ¢ specifico di ciascun
sistema e anche l'unita dell’ambiente ¢ costituita a partire dal sistema. “Un”
ambiente ¢ soltanto un pendant in negativo di un sistema, ma non ¢ un’en-
titd operativa, in grado di percepire, trattare o influenzare il sistema. E lecito
affermare, percio, che un riferimento indeterminato all’ambiente, consente
al sistema di totalizzare sé stesso: 'ambiente ¢ semplicemente “tutto il re-
sto”. Cio non implica che 'ambiente sia soltanto un riscontro immaginario,
una mera apparenza. Occorre, al contrario, distinguere “I'ambiente” dai si-
stemi entro 'ambiente. L’ambiente comprende una molteplicita di sistemi
pilt 0 meno complessi che possono entrare in relazione con il sistema del
quale costituiscono 'ambiente. Per i sistemi che si trovano nell’ambiente di
un sistema, il sistema fa infatti parte, esso stesso, del loro rispettivo ambiente
ed ¢ per questo possibile oggetto di operazioni'®.

E rilevante sottolineare, prima di passare a un tema ulteriore, come il
concetto di riduzione di complessita [Reduktion von Komplexitit] sia sta-
to dallo stesso Fadini avvicinato al concetto gehleniano di esonero [Entlas-
tung], nella misura in cui per Gehlen Iistituzione ¢ quanto «disciplina il
soggetto nella riduzione del “campo illimitato di soprese” che ¢ il mondo»
e il sistema luhmanniano ¢ invece rivolto a «determinare ambiti di possi-
bilitd concrete di operativita e a mettere in latenza tutto quello che resta
provvisoriamente escluso» .

Dalla tesi della differenza Sistema/ambiente deriva, immediatamente,
quella della chiusura operativa dei Sistemi®. Se questi ultimi esistono solo

16 U. Fadini, Geblen e Luhmann, cit., p. 69.

7 Luhmann definisce la complessitd come termine che indica «un’unitd non tutti gli elemen-
ti di essa possono essere contemporaneamente in relazione tra di loro» in Sistemi sociali, cit., p. 95.

'8 Ivi, p. 311. In questi passaggi emerge con evidenza il rapporto tra Luhmann e la biolo-
gia teoretica di ambito tedesco, a partire da von Uexkiill e von Bertalanafly, il fondatore della teo-
ria generale dei sistemi. Si tratta di un altro evidente punto di contatto tra Luhmann e la tradizione
dell’antropologia filosofica tedesca oggetto degli studi di Fadini.

' U. Fadini, Eterotopie dell’umano. Metamorfosi antropologiche, Verona, ombre corte, 2021,
p- 121.

2 Su cui rimando, per alcune considerazioni facilmente accessibili, a N. Luhmann, /n#ro-
duzione alla teoria dei sistemi, ed. italiana a cura di S. Magnolo, Lecce, Pensa Multimedia, 2018,

pp. 89-102.

187



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

differenziandosi dal proprio ambiente, essi sono per necessita autoriferiti,
cio¢ «dotati della capacita di stabilire relazioni con se stessi e di differenziare
questo tipo di relazioni rispetto alle relazioni con il proprio ambiente»?'. Di
conseguenza, riassumendo molto il complesso andamento dell’argomen-
tazione luhmanniana, essi sono operativamente chiusi, nella misura in cui
le modalita attraverso cui selezionano dal loro ambiente sono determina-
te esclusivamente dalle operazioni che costituiscono il sistema. Con il ter-
mine «operazione» Luhmann intende la riproduzione di un elemento di
un sistema sulla base degli elementi di quello stesso sistema (e non a parti-
re da ipotetiche influenze ambientali)?2. Questo, come Luhmann sottoli-
nea continuamente, «non ¢ in contraddizione con I'apertura dei sistemi nei
confronti dell’ambiente; la chiusura dell’operativita autoreferenziale costi-
tuisce anzi una forma di ampliamento del possibile contatto con 'ambien-
te: contribuendo alla costituzione di elementi meglio definibili, essa accre-
sce infatti la complessita dell’ ambiente che ¢ possibile per il sistema»®. La
chiusura operativa dei sistemi non contraddice la loro apertura termodina-
mica*, rendendola in realtd possibile: i sistemi possono ricevere informa-
zioni e continuare la propria riproduzione autopoietica® proprio perché
hanno delle modalita di processare quanto ricevono dall’ambiente. In que-
sto senso (e non in uno in cui non esisterebbe una realta esterna che verreb-
be plasmata dall’ambiente) si puo parlare di costruttivismo luhmaniano® e
va letta tutta la riflessione del sociologo tedesco sull’ecologia, secondo cui
una societd pud allarmarsi solo da sé?”: non significa, cio¢, che non esista
il mondo esterno, ma che le modalita attraverso cui i sistemi sociali lo spe-
rimentano dipendono da come essi stessi comunicano intorno a sé stessi.
Quello della comunicazione ¢ un tema decisivo nelle riflessioni
luhmanniane sull’organizzazione. Per il sociologo tedesco, I'operazione di
base dei Sistemi sociali, che li distingue dalle altre tipologie di sistemi, ¢ la
comunicazione?®. Solo i Sistemi Sociali (che vanno distinti da quelli orga-

21 N. Luhmann, Sistemi sociali, cit., p. 82.

N. Luhmann, Introduzione alla teoria dei sistemi, cit., p. 84.
N. Luhmann, Sistemi sociali, cit., p. 109.
Luhmann prende tali considerazioni dalla lettura del principale autore della cosiddetta
“seconda cibernetica”, cioé¢ H. von Foerster, H. von Foerster, Sistemi che osservano, ed. it. a cura di
M. Ceruti e U. Telfener, Roma, Astrolabio-Ubaldini, 1987.

» Si tratta di un concetto fondamentale per Luhmann. Si veda almeno, su questo, E. Espo-
sito, Lubmann e la portata sociologica dell’autopoiesi, in «Sociologia», 1984, n. 3, pp. 83-93.

% Su cui si veda A. Chiofalo, I sistemi di Niklas Lubmann, Firenze, Le Lettere, 2011, pp.
133-178.

¥ N. Luhmann, Comunicazione ecologica, cit., p. 51.

# N. Luhmann, Sistemi sociali, cit., p. 252.

22
23

24

188



Paolo Missiroli

nici e psichici) di cui fanno parte sia la societa come totalita sia le organiz-
zazioni che i sistemi di interazione, comunicano al loro interno; solo entro
essi avviene la trasmissione di informazioni, cio¢ di differenze che, qualo-
ra comunicate, cambiano lo stato del sistema a cui sono state comunica-
te”. Questo perché la comunicazione, essendo un’elaborazione della sele-
zione che i sistemi gia da sempre fanno rispetto al proprio ambiente (non
ci dilungheremo qui sulle modalita concrete attraverso cui avviene tale ela-
borazione), consente ai Sistemi Sociali di elaborare senso e di riprodur-
si autopoieticamente. In questo senso va intesa la famosa affermazione di
Luhmann per cui i sistemi sociali, ivi compresi le organizzazioni, non so-
no che I'insieme delle comunicazioni auto-riferite al sistema sociale di vol-
ta in volta preso in considerazione™.

2. Decisione, Temporalita, Immaginazione: lorganizzazione
come apertura

Se, come si ¢ detto, tutti i sistemi sociali, quindi anche le organizza-
zioni, consistono solo di comunicazioni®', comprendere tale forma di si-
stema sociale significa innanzitutto comprendere da che tipo di comunica-
zione siano costituite le sue operazioni. Con “decisione” Luhmann intende
una comunicazione (quindi la trasmissione di informazioni) che possiede
eo ipso valore informativo: ogni decisione in quanto tale ¢ nuova, se no non
sarebbe una decisione®. Luhmann definisce quest’'ultima come un parti-
colare tipo di osservazione, che ha alla sua base 'alternativa, cio¢ una di-
stinzione che presuppone che ambedue i lati di essa siano raggiungibili, ov-
vero che possano essere indicati entrambi*. “Decide” chi, posto di fronte
a un’alternativa, ne sceglie una. Quanto bisogna sottolineare, anche per-
ché costituisce il nucleo della lettura fadiniana di Luhmann, & che l'or-
ganizzazione come sistema sociale ¢ intrinsecamente paradossale e questo
proprio in virtl del rapporto tra decisione e incertezza, che Luhmann defi-

# Sul concetto di informazione in Luhmann, fondamentale per tutta la seconda ciberneti-
ca e in generale per la teoria dei sistemi (su questo F. Giglietto, Alle radici del futuro. Dalla teoria
dell'informazione ai sistemi sociali: un introduzione, Milano, FrancoAngeli, 2000), si veda E. Espo-
sito, Luhmann’s Theory of Social Systems: A Critical Appraisal, in «Critical Inquiry», vol. 22, n. 4,
1996, pp. 493-508.

3% N. Luhmann, Comunicazione ecologica, cit., p. 51.

3" N. Luhmann, Organizzazione e decisione, cit., p. 48.

32 Ivi, p. 54.

33 Ivi, p. 109.

189



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

nisce come «compresenza di sapere e non sapere»®®. In generale, il proces-
so autopoietico di ogni sistema ha luogo in un ambito di incertezza su di
sé nel rapporto con I'ambiente — un sistema che fosse certo di ogni movi-
mento possibile dell’ambiente in relazione a sé stesso semplicemente non
avrebbe necessita di divenire, essendo I'autopoiesi al contempo produzio-
ne e controllo dell’incertezza®. L'organizzazione si nutre dell’incertezza in
misura ancora maggiore rispetto agli altri tipi di sistemi sociali: in assenza
di incertezza «’organizzazione troverebbe la sua fine nello stato di comple-
ta autoimmobilizzazione»*. Cid che pud fare I'autoorganizzazione di quel
particolare sistema sociale che ¢ I'organizzazione non ¢ dunque rimuovere
Pincertezza, superarla attraverso un gesto sovrano di comando definitivo su
un caos che costituirebbe il reale”, bensi assorbirla, cio¢ decidersi per una
delle due alternative e mantenere una certa stabilita per un periodo di tem-
po dato. La decisione ¢ una modalitd comunicativa che ha come propria
«responsabilita»*® 'assorbimento dell'incertezza, che non ¢ se non la gene-
razione di un «futuro pronosticabile»®. Luhmann ¢ attentissimo a sottoli-
neare come pronosticabile non vada confuso con prevedibile: per un verso
la decisione, in quanto tale, mette in luce I'esistenza di un’alternativa pos-
sibile, di un’altra opzione fondamentale, rendendosi cosi costitutivamen-
te contingente® e per un altro verso, soprattutto, ogni decisione, in quan-
to osservazione, ¢ costituita a partire da uno schema osservatorio che non
viene osservato ma che puod sempre esserlo; le alternative medesime, le “do-
mande” che I'organizzazione si pone per procedere nel proprio processo
autopoietico, sono parziali, storicamente determinate e dunque a loro vol-
ta incerte®’. Il paradosso dell’organizzazione consiste dunque in questo: nel
momento stesso in cui assorbe 'incertezza, decidendo, essa crea le condi-
zioni di possibilita di una propria possibile revisione. Ogni organizzazione
non ¢ che una macchina che genera e risolve continuamente 'incertezza:

34 Ivi, p. 152.

3 Ivi, p. 36.

3¢ Ivi, p. 154.

37 E forse questo, da un punto di vista teorico, il punto di maggiore distanza tra Luhmann e
Schmitt, il cui rapporto & oggetto di discussione tra gli interpreti. Si veda C. Thornill, Niklas Lub-
mann, Carl Schmitt and the Modern Form of the Political, in «European Journal of Social Theory»,
10(4), 2007, pp. 499-522.

% N. Luhmann, Organizzazione e decisione, cit., p. 162.

¥ Ivi, p. 154.

# Da questo punto di vista tutta la riflessione luhmanniana ¢ leggibile attraverso la catego-
ria di post-fondazionalismo, su cui si veda O. Marchart, Post-foundational political thought: politi-
cal difference in Nancy, Lefort, Badiou and Laclau, Edinburgh University Press, Edinburgh, 2007.

4 N. Luhmann, Organizzazione e decisione, cit., pp. 108-110.

190



Paolo Missiroli

I'organizzazione non si osserva come un oggetto fisso, del quale si debba-
no conoscere le proprietd, ma usa continuamente la propria identita solo
per poter fissare nuove determinazioni per poterle di nuovo abbandonare.
[ sistemi autopoietici possono dunque variare anche le loro strutture [...] a
patto che cid sia compatibile con il proseguimento dell’autopoiesi*.

Tenendo presente che Luhmann, con “struttura” (Struktur), intende
le condizioni che delimitano 'ambito di collegamento delle operazioni di
un sistema (il modo di produzione capitalistico ¢, ad esempio, la struttura
del sistema economico), cio¢ i confini entro cui avviene 'autopoiesi del si-
stema®, sard immediatamente evidente perché Fadini abbia come princi-
pale riferimento il concetto di organizzazione luhmanniano: si tratta, con
tutta probabilita, delle pagine dell'intera opera del sociologo dove egli si
allontana di pitt da ogni posa politicamente conservatrice, come egli stesso
rivendica, nella misura in cui, se ¢ vero che ogni sistema autopoietico tende
a riprodursi, ¢ anche vero che distinguendo tra sistema e strutture (che so-
no, si puo dire semplificando, il contenuto concreto del sistema) egli svin-
cola il sistema da ogni necessita di riprodursi in quanto tale:

dal concetto di autopoiesi non si puo inferire alcun conservatorismo strut-
turale. Al contrario: proprio la chiusura rispetto all’ambiente apre al sistema
opportunita che il sistema non potrebbe avere, nel caso in cui sussistessero
vincoli immediati. Le modalita operative autopoietiche sono tipicamente
invenzioni uniche dell’evoluzione che, nel corso della storia, tendono a di-
versificare le strutture®.

E ancora sintomo della precisione della lettura fadiniana il fatto che
egli metta 'accento sul tema del fuzuro, dunque sulla dimensione tempora-
le, nella sua ripresa di Luhmann®. Per quest’ultimo, infatti, la dimensione
temporale ¢ assolutamente decisiva per comprendere non solo I'organizza-
zione, ma i sistemi sociali in generale®®, nella misura in cui questi ultimi
sono tutti composti da eventi che appaiono e scompaiono continuamente
(un sistema non ¢ che il proprio processo autopoietico, non un’essenza fissa
e immutabile)¥. Quello che fa una decisione infatti non ¢ altro, in fondo,

2 Ivi, p. 35.

# N. Luhmann, Sistemi sociali, cit., p. 450.

N. Luhmann, Organizzazione e decisione, cit., p. 38.

® U. Fadini, 1/ tempo delle istituzioni, cit., p. 45.

% N. Luhmann, Organizzazione e decisione, cit., p. 125.

N. Luhmann, Sistemi sociali, cit., p. 120; N. Luhmann, Introduzione alla teoria dei siste-

mi, cit., pp. 165-185.

44

47

101



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

che costruire una «connessione tra passato e futuro diversa rispetto a quella
che si dd comunque nel tempo del mondo»*. Questo perché, come «pura
differenza, il presente ¢ per sua natura indeterminato», ¢ cio¢ «in ogni mo-
mento nu#ovo, in ogni momento /inizio di una nuova storia, e percio de-
ve diventare informazione e decisione per assumere forma per sé stesso in-
dicando il suo passato e il suo futuro»*. Con questo Luhmann non vuole
certo dire che il presente non abbia storia, ma che ogni decisione fa in un
certo senso iniziare una nuova storia, non solo nel senso che cerca di dare
stabilita alla dimensione temporale del futuro, ma anche cerca il suo pas-
sato, «non smette di rimestare nel fondo»*’, cioe¢ di porre due passati alter-
nativi tra cui decidere. Bisogna tuttavia sottolineare, anche perché ¢ con
ogni probabilita uno dei punti che collega in maniera piu evidente la bat-
teria di autori di riferimento di Fadini con Luhmann, che il tema dell’or-
ganizzazione non serve solo a pensare I'apertura del processo organizzati-
vol/istituente/sistemico, ma anche la sua relativa stabilitd. A questo serve,
soprattutto, la riflessione del sociologo sulle «premesse decisionali»®!, cioe
su decisioni che stanno alla base dell’organizzazione, creando una «cultura
organizzativa» che impedisce precisamente una decostruzione continua del
senso, ovvero una perenne messa in crisi non tanto delle decisioni quan-
to delle alternative poste dalle decisioni; in questo modo le organizzazioni
esistono precisamente nella misura in cui impediscono, mediante tali pre-
messe organizzative, la propria messa in discussione complessiva®?, la qua-
le rimane per definizione perd sempre possibile. Se per un verso la decisione
¢ per sua natura definitiva e ultima (essendo un evento, un accadere pun-
tuale in una linea temporale), eleggendo a “decisa” un’alternativa tra due
(da qui deriva la forma dell’organizzazione), ¢ anche vero che la decisio-
ne non cancella né I'alternativita in quanto tale né la contingenza: «le pos-
sibilitd continuano a essere mantenute come possibilita. Gli interessi che
sono stati messi da parte possono nuovamente farsi sentire, le opportuni-
ta che non sono state afferrate non ritornano e, proprio per questo, acqui-
stano significato»>. Come il conoscitore dell’opera di Fadini potra notare,
non ci si allontana qui molto da quel «presente privo di pretese perché ric-
co di potenza»>* che il filosofo italiano recupera da Gilles Deleuze, autore

# N. Luhmann, Organizzazione e decisione, cit., p. 116.

 Ivi, pp. 128-9.

0 Ivi, p. 137.

5! Tvi, p. 117; pp. 183-210.

2 Ivi, pp. 117-8.

3 Ivi, p. 140.

> U. Fadini, 1/ tempo delle istituzioni, cit., p. 180.

93

v

192



Paolo Missiroli

fondamentale anche per 'ultimo Luhmann (quello, appunto, della rifles-
sione sull’organizzazione) .

La riflessione di Luhmann sull’organizzazione tiene poi insieme due
(tra i tanti) temi cari a Fadini in merito al concetto di istituzione: la ripre-
sa, 'inserimento dell’istituzione/organizzazione in un ambiente gia dato
e al contempo il suo rapporto con I'immaginazione. Per un lato, infatti,
nella prospettiva luhmanniana I’ Umuwelt in cui ¢ immerso il sistema non ¢
una dimensione caotica o priva di senso; al contrario, per lui il senso deri-
va proprio dal fatto che il sistema esiste in un ambiente che ¢ troppo ricco
di rimandi per essere esperibile in quanto tale e dunque richiede una ridu-
zione che non ¢ un annullamento® bensi un’osservazione situata, appun-
to una decisione tra due alternative. L’organizzazione, attraverso la decisio-
ne, «<non pud revocare nulla di quanto ¢ accaduto; ma puo correggere»”’; il
passato non ¢ inventato dal nulla, ma ripreso selettivamente in un’apertura
che non pud mai chiudersi. Per Luhmann il processo autopoietico dell’or-
ganizzazione produce incertezza con le stesse mosse attraverso cui l'assor-
be: ogni decisione, applicandosi alla dimensione temporale cio¢, come si
¢ visto, decidendo su un’alternativa tra un determinato passato e un altro
«fissando il suo passato come alternativa produce un futuro incerto. Essa,
presentando una pluralita di possibilita come date simultaneamente, pro-
duce non sapere chiedendosi come andranno le cose [...]. La decisione pro-
duce quindi anche la possibilita di disturbare il discorso che essa stessa ha
voluto»®. D’altra parte, Luhmann sottolinea non solo I'apertura e il rap-
porto inscindibile con 'ambiente dell’organizzazione, ma anche la sua di-
mensione propriamente immaginativa e inventiva. Proprio perché ¢ in-
capace di pensare la propria unita come gia data ed ¢ dunque condannata
all'apertura, I'organizzazione «¢ e resta dipendente dall'immaginazione»*,
¢ cioe necessitata a creare una nuova storia a partire dal presente precisa-
mente mediante I'invenzione di alternative. Emerge qui un ulteriore tema
caro a Fadini, quello del rischio: esso ¢ per Luhmann una particolare «for-
ma di osservazione delle decisioni»® che deriva dal fatto che il futuro non

% Su questo si veda A. Philippopoulos-Mihalopoulos, The Autopoietic Fold: Critical Aut-
poiesis between Lubhmann and Deleuze, in A. Philippopoulos-Mihalopoulos (a cura di), Lubmann
Observed: Radical Theoretical Encounters, Basingstoke, Palgrave Macmillan, 2013, pp. 60-81.

56 N. Luhmann, Sistemi sociali, cit., p. 148. Sul tema del senso Luhmann si avvicina in modo
esplicito a Husserl. Sul rapporto tra i due (fondante per Luhmann) si veda H-G. Moeller, Lubmann
explained, cit., pp.181-186.

57 N. Luhmann, Organizzazione e decisione, cit., p. 137.

%8 Ivi, p. 138.

¥ Ivi, p. 116.

 Tyi, p. 140.

193



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

puo essere conosciuto e dalla conseguente consapevolezza dell’esposizio-
ne alla contingenza del decidere medesimo. D’altra parte, il concetto di 7-
schio ha una centralitd decisiva nel lavoro luhmanniano a partire proprio
dal tema della complessita, che egli definisce non solo come impossibili-
ta di collegamento di qualsivoglia elemento di un sistema con tutti gli al-
tri, ma anche come «necessita di selezione, necessita di selezioni [che] si-
gnifica contingenza, contingenza significa rischio»®'. E proprio per questo
spazio fondamentale dato al momento inventivo sul piano politico, inscin-
dibile dal margine di oscurita in cui agisce e da cui prende forma I'organiz-
zazione, che Luhmann non puo accettare 'idea di istituzione propria della
teoria istituzionale in sociologia: se per quest'ultima l'istituzione non ¢ se
non una forma di sintesi del’ambiente, Luhmann sostiene invece, come si
¢ visto, che, quando si parla di messa in forma (non solo politica), si tratta
sempre di «immaginazione»®.

' N. Luhmann, Sistemi sociali, cit., p. 95.

2 Ivi, p. 63.

194



ROBERTO MORANI

Alla ricerca del giovane Hegel.
Ancora sul ‘marxismo hegeliano” di Lukacs

«Gyorgy Lukdcs ¢ stato il pitt hegeliano dei filosofi marxisti»'. Le pa-
role di Nicola Abbagnano, consegnate a un articolo su «La Stampa» del 6
giugno 1971 per commemorare la figura del pensatore ungherese a due
giorni dalla morte, ne riassumono efficacemente I'immagine nel dibattito
intellettuale contemporaneo. Non c’¢ dubbio che la biografia intellettuale
di Lukécs sia stata caratterizzata dallo sforzo di riscoprire la grandezza e la
ricchezza del lascito di Hegel, in un confronto durato quasi sessant’anni:
tuttavia la letteratura si ¢ divisa sul giudizio intorno all'incidenza e al senso
del retaggio hegeliano, se esso costituisca un fardello che costringe il pen-
siero di Lukdcs entro i confini asfittici della teologia e dell’idealismo, o se,
al contrario, rappresenti un supporto necessario per 'elaborazione di una
prospettiva dialettica marxista. Ad alimentare le discussioni e le polemiche
tra gli interpreti ¢ stata, in particolare, la valutazione della svolta compiuta
da Lukdcs negli anni Trenta, a partire dallo scritto autobiografico intitola-
to Mein Weg zu Marx (1933), in cui il filosofo non solo prendeva le distan-
ze dall’hegelismo irrisolto della 7eoria del romanzo, ma non risparmiava
le critiche a Storia e coscienza di classe: «<nonostante il tentativo, gia consa-
pevole, di oltrepassare e superare [iberwinden und “aufheben”) Hegel con
Marx, problemi decisivi di dialettica venivano risolti idealisticamente».?
La rottura con 'orientamento teorico in auge nella prima meta degli anni

' N. Abbagnano, 1/ filosofo dell’est, in Lukdcs chi? Dicono di lui, a cura di L. Porta, Roma,
Bordeaux, 2021, pp. 29-32, a p. 29.

> G. Lukdcs, Mein Weg zu Marx, in 1d., Autobiographische Texte und Gespriche, hrsg. von
F. Benseler und W. Jung, Bielefeld, Aisthesis, 2009, pp. 35-40, a p. 38; trad. it. di U. Gimmelli,

195



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Venti verra amplificata, a pit di trent’anni di distanza, nel celebre Vorworr
del 1967 alla nuova edizione di Storia e coscienza di classe. In questo impor-
tante scritto autobiografico, Lukdcs enfatizza, infatti, il mutamento teori-
co degli anni Trenta e ne riconduce 'origine all’inizio della collaborazione
scientifica con I'Istituto Marx-Engels di Mosca, che, nel 1930, gli ha ga-
rantito I'accesso ai Manoscritti economico-filosofici del 1844, il grande ine-
dito giovanile di Marx:

[Rlicordo ancora oggi I'impressione sconvolgente che fecero su di me le
parole di Marx sull’oggettivita come proprietd materiale primaria di tutte
le cose e di tutte le relazioni. Ad essa si ricollegava [...] la comprensione
del fatto che I'oggettivazione ¢ un modo naturale — positivo o negativo — di
dominio umano del mondo, mentre I'estraneazione ¢ un tipo particolare
di oggettivazione che si realizza in determinate circostanze sociali. Con cid
erano crollati definitivamente i fondamenti teorici di cid che rappresentava
il carattere particolare di Storia e coscienza di classe. Questo libro mi divenne
completamente estraneo, cosi come era accaduto nel 1918-19 per i miei
scritti anteriori. D’un colpo mi fu chiaro che se volevo realizzare quegli
elementi teorici che mi si presentavano dinanzi, dovevo ancora una volta
ricominciare dall’inizio. [...] Ma io vidi anche che tutto cio avrebbe potuto
diventare significativo soltanto sulla base di nuovi studi pitt ampi, che molte
vie indirette doverono essere percorse per acquisire una disposizione interna
tale da consentirmi di esporre in modo scientifico, marxisticamente adegua-
to, ciod che in Storia e coscienza di classe aveva imboccato una via sbagliata®.

Nel suo sguardo retrospettivo, consegnato al Vorwort del ’67, in cui
ricostruisce crisi e fratture del proprio Denkweg, Lukdcs riconosce all’opera
1l giovane Hegel e i problemi della societa capitalistica®, uscita in Svizzera nel
1948 per la casa editrice Europa Verlag, la prima tappa del percorso che lo
ha condotto a superare la residuale dipendenza dal paradigma idealistico,
fino a giungere alla denuncia che 'impianto teorico di Storia e coscienza di

La mia via al marxismo, in Marxismo e politica culturale, Torino, Einaudi, 1968, pp. 11-26, a p. 14
[traduzione rivista].

3 G. Lukdcs, Geschichte und KlassenbewufSisein. Studien diber marxistische Dialektik [1923],
in Id., Friihschriften II, Neuwied-Berlin, Luchterhand, 1968, pp. 28-29; trad. it. di G. Piana, Sto-
ria e coscienza di classe, Milano, Sugar, 1967, p. 59. D’ora in avanti cito il volume, nel corpo del
testo in parentesi tonde, con la sigla GK e, a seguire, il numero di pagina dell’edizione tedesca e di
quella italiana.

* G. Lukécs, Der junge Hegel und die Probleme der kapitalistischen Gesellschaft [1948], Ber-
lin, Aufbau-Verlag, 1954; trad. it. di R. Solmi, J/ giovane Hegel ¢ i problemi della societi capitalistica,
Torino, Einaudi, 1960. D’ora in avanti cito il volume, nel corpo del testo in parentesi tonde, con la
sigla JH e, a seguire, il numero di pagina dell’edizione tedesca e di quella italiana.

106



Roberto Morani

classe «si muove puramente nello spirito di Hegel. [...] Il proletariato come
soggetto-oggetto identico della storia dell'umanita non ¢ una realizzazione
materialistica che sia in grado di superare le costruzioni intellettuali ideali-
stiche: si tratta piuttosto di un hegelismo pitt hegeliano di Hegel [ Uberbe-
geln Hegels]» (JH, 24-25; XL-XLII). In questo saggio mi propongo di ri-
prendere la discussione avviata in un saggio su Lukdcs del 2024°, dedicato
all’esame dello statuto concettuale del marxismo hegeliano di Storia e co-
scienza di classe. Nelle pagine seguenti verra estesa la riflessione all'impian-
to teorico de // giovane Hegel e si tentera di comprendere se in quest’ope-
ra il programma incompiuto degli anni Venti si sia finalmente realizzato.

Prima di avviare 'indagine sulla consistenza e sul rigore del marxi-
smo hegeliano realizzatosi nel volume del 48, ¢ opportuno chiarire che, sul
piano metodologico, si tentera di evitare due approcci interpretativi di se-
gno opposto, che impediscono 'approfondimento del testo, vi proiettano
aprioristicamente una serie di schemi esegetici che non consentono di in-
tercettarne le traiettorie effettive. Da un lato, non si assumera 'autocritica
retrospettiva contenuta nel Vorwort come un canone indiscutibile, come
se la constatazione da parte dell’autore dell’esistenza di una svolta fon-
damentale nel proprio ifer intellettuale coincidesse ipso facto con essa, o
quantomeno fosse sufficiente a certificarla® dall’altro, si prendera sul serio
la palinodia pronunciata da Lukdcs alla fine degli anni Sessanta, senza eti-
chettarla come un compromesso servile con il potere sovietico’. Come in-
tendere allora 1/ giovane Hegel al di 1a della polarizzazione ermeneutica che
spinge gli interpreti a drammatizzare la svolta degli anni Trenta ravvisan-
dovi o 'emancipazione dalle tenebre del passato idealistico o il tradimen-
to della liberta di pensiero in nome del conformismo ideologico? Esiste un
tertium datur tra queste polaritd ermeneutiche?

> R. Morani, Marxismo hegeliano e rifondazione della dialettica: “Storia e coscienza di classe”
e le ragioni di un progetto incompiuto, in Lukdcs in questione. “Storia e coscienza di classe” cento anni
dopo, a cura di R. Morani, Napoli-Salerno, Orthotes, 2024, pp. 69-114.

¢ G. Oldrini, Le basi teoretiche del Lukdcs della maturita, in Il marxismo della maturita di
Lutkdcs, a cura di G. Oldrini, Napoli, Prismi, 1983, pp. 65-90, spec. pp. 67-68.

7 'Th.W. Adorno, ErprefSte Versshnung. Zu Georg Lukdcs: “Wider den miffverstandenen Realis-
mus”[1958], in Id., Gesammelte Schriften, 20 Binde, hrsg. von R. Tiedemann u.a., Frankfurt a. M.,
Suhrkamp, 1970-1986, Bd. XI, pp. 251-280, pp. 251-252; trad. it. di E. De Angelis, Conciliazione
sforzata. A proposito del Significato attuale del realismo critico 4i Gyirgy Lukdcs, in Note per la lette-
ratura 1943-1961, Torino, Einaudi, 1979, pp. 238-266, pp. 238-239.

197



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Per rispondere a questa domanda occorre anzitutto ricostruire le ge-
nesi del volume su Hegel, alla luce delle testimonianze retrospettive for-
nite da Lukdcs nel Postscriptum del 1957 al saggio Mein Weg zu Marx. 11
manoscritto, terminato del 1938, ¢ stato presentato quattro anni dopo, co-
me tesi di dottorato, all’Istituto di Filosofia dell’Accademia delle Scienze
dell’URSS, anche se, dopo la discussione finale, non ¢ stato pubblicato: di
fronte al verdetto di Stalin e Zdanov, che identifica nella filosofia hegelia-
na l'espressione della reazione aristocratica contro la Rivoluzione francese,
Lukdcs preferisce rimandare I'uscita del suo lavoro non solo per una com-
prensibile prudenza, ma soprattutto per la comprensione delle necessita
oggettive del momento storico, che richiedono ai singoli un passo indietro
rispetto alle pur legittime aspirazioni personali, persino alle esigenze teori-
che sollevate dalla propria elaborazione filosofica iz fieri:

poiché al centro del periodo storico in cui si svolgeva questa mia attivita si
trovava la lotta per I'esistenza dell’unico stato socialista e quindi del sociali-
smo stesso, io subordinavo ovviamente ogni mia presa di posizione, anche
riguardo alla mia propria opera, alle necessita del momento. [...] Percio io
fui costretto a condurre una specie di guerriglia partigiana per le mie idee
scientifiche [...]. Ne conseguiva talora l'imperativo di tacere. E noto per
esempio, come durante la guerra fosse deciso di dichiarare Hegel ideologo
della reazione feudale contro la rivoluzione francese; percio io non potei allo-
ra naturalmente pubblicare il mio libro sul giovane Hegel. Si puo certamente
vincere la guerra, pensavo, anche senza ricorrere a simili sciocchezze senza
basi scientifiche ma, una volta che la propaganda antihitleriana ¢ andata a
occuparsi proprio di questo, ¢ piu importante per il momento vincere la
guerra che questionare sulla giusta concezione di Hegel. E noto che questa
tesi errata si ¢ mantenuta a lungo anche dopo la guerra, ma ¢ altrettanto noto
che io ho poi pubblicato il libro su Hegel senza cambiarvi una riga®.

Dalla descrizione autobiografica si evince un primo dato sorprenden-
te, evidenziato da Nicolas Tertulian: «col mettere a valore 'eredita hegelia-
na presente nel marxismo, il Giovane Hegel dava duri colpi agli stereotipi
del marxismo-leninismo ufficiale»®. In precedenza anche Istvin Hermann,

8 G. Lukdcs, Postscriptum zu “Mein Weg zu Marx”, in 1d., Autobiographische Texte und
Gespriche, cit., pp. 41-48, a p. 42; trad. it. Marxismo e politica culturale, cit., pp. 17-18.

° N. Tertulian, Lukdcs interprete di Hegel, in Percorsi della dialettica nel Novecento. Da Lukdcs
alla cibernetica, a cura di M.L. Lanzillo e S. Rodeschini, Roma, Carocci, 2011, pp. 51-70, a p. 61.
Per una diversa lettura del Giovane Hegel, cfr. S. Achella, Lukdcs e [hegelismo del Novecento, a cura
di S. Danzilli, S. Favenza, A.P. Ruoppo, S. Tin¢, Napoli, La Citta del Sole, 2024, pp. 109-127,
spec. pp. 125-127.

108



Roberto Morani

aveva dichiarato che «// giovane Hegel esprime una posizione di non-conci-
liazione con la realta»'°. Eppure non tutti gli interpreti sono proclivi a in-
dividuare nell’opera il carattere disallineato al potere sovietico, come emer-
ge in modo esemplare dalla chiave di lettura fornita da Lucien Goldmann
nella “voce” Lukdcs, scritta per I'Encyclopedia Universalis''. Muovendo
dalla constatazione che il filosofo ungherese focalizza il tratto progressivo
del passaggio hegeliano dalle Jugendschriften di Tubinga, Berna e Franco-
forte, al periodo di Jena, come un definitivo abbandono dell’'utopismo no-
stalgico della grecita a favore della disincantata comprensione dell’irrever-
sibilita della societa capitalistica post-rivoluzionaria e delle sue immanenti
contraddizioni, Goldmann scorge nell’esegesi hegeliana di Lukdcs un’in-
diretta apologia del proprio percorso intellettuale, anch’esso transitato dal
messianismo del periodo giovanile, sfociato in Storia e coscienza di clas-
se, al realismo della produzione matura. Per realizzare questa sottile stra-
tegia ermeneutica Lukdcs avrebbe ripreso e invertito di segno 'associazio-
ne dello stalinismo con il bonapartismo formulata da Trockij: cosi come
la dittatura napoleonica si ¢ instaurata in Francia per difendere le conqui-
ste essenziali della Rivoluzione di fronte alla pressione militare del mondo
reazionario estero, allo stesso modo la dittatura staliniana si staglia come
Pespressione necessaria di una situazione post-rivoluzionaria. La finalita
storico-politica e I'affinita con il bonapartismo avrebbero indotto Lukdcs
a minimizzare gli aspetti repressivi e dispotici dello stalinismo, denuncia-
ti da Trockij, per coglierne la valenza positiva e la giustificazione storica.
In questo quadro argomentativo si spiegherebbe anche I'elogio, da parte di
Lukdcs, dell’opera di Goethe e di Hegel, la cui saggezza rassegnata rispec-
chierebbe la propria rassegnazione dinnanzi alla realtd post-rivoluzionaria
della Russia staliniana.

Bisogna riconoscere che Goldmann utilizza una strategia argomenta-
tiva sofisticata, anche se, in fin dei conti, finisce per inquadrare un’opera
complessa come 7/ giovane Hegel alla luce di categorie storiografiche direz-
tamente desunte dall’atteggiamento politico di Lukdcs. Il rischio di questo
procedimento ¢ I'adozione di un metodo interpretativo unilateralmente
inquisitorio, che liquida un’intera fase della produzione matura di Lukdcs
come priva di dignita filosofica in quanto frutto di una rinuncia all’auto-

' 1. Hermann, Litinerario intellettuale di Lukdcs dopo “Storia e coscienza di classe”, in 1] mar-
xismo della maturita di Lukdcs, Napoli, Prismi, 1983, pp. 23-63, a p. 58.

""" L. Goldmann, Gyorgy Lukdcs (1885-1971), in Encyclopaedia Universalis. Sul tema cfr. N.
Tertulian, Appunti su Lukdcs, Adorno e la filosofia classica tedesca, in I| marxismo della maturita di
Lukdes, cit., pp. 191-219, spec. pp. 204-206. Cfr. anche A. Nutini, Positivita, destino, alienazione: rileg-
gere “Il giovane Hegel” di Gyorgy Lukdcs, «Quaderni materialisti», XXI, 2022, pp. 163-181, a p. 179.

199



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

nomia intellettuale. Ben diverso risulta I'atteggiamento di Jean Hyppolite,
che, malgrado le riserve metodologiche, — «una simile storia marxista della
filosofia ¢ votata al fallimento, qualora pretenda di ridurre, ad ogni costo,
le filosofie e ideologie, sempre spiegabili dal punto di vista sociale ed eco-
nomico» — riconosce il valore e «I’interesse del libro di Lukdcs», perché, «a
dispetto di certi riferimenti, quasi obbligatori, a Lenin e anche a Stalin»,
esso «& scritto con una simpatia diretta nei confronti di Hegel, cosicché I'e-
voluzione della borghesia che egli descrive altrettanto bene in Hegel che in
Goethe ¢ presentata con molte sfumature e larghezza di spirito. In tali con-
dizioni il libro di Lukdcs sulla gioventu di Hegel ci offre ben altro che I'o-
pera di un fazioso destinato a far entrare in un quadro rigido una filosofia
che non puo facilmente adattarvisi» 2.

Al di la dell’eccezione Hyppolite, le reazioni degli interpreti all’usci-
ta del Giovane Hegel ¢ complessivamente segnata dal fastidio e dal riget-
to, come mostrano le prese di posizione fortemente critiche di Benedetto
Croce'?, di Adriaan Peperzak' e di Norberto Bobbio". In realta il filo-
sofo torinese non si ¢ limitato a denunciare la faziosita del metodo inter-
pretativo di Lukdcs, ma ha anche saputo rendere giustizia all’audacia e al-
la novita di un procedimento d’indagine che congiunge Hegel e Marx in
modo originale: il progetto ermeneutico realizzato nell’opera del ’48, se-

condo Bobbio,

¢ non soltanto il pill rigoroso sinora compiuto, ma anche il piti temerario.
La questione si pud porre nei termini pitt semplici in questo modo: la via
pil naturale per operare il ravvicinamento ¢ sembrata sinora quella di “he-
gelianizzare” Marx. Lukdcs segue il cammino inverso: “marxifica” Hegel.
Si potevano trovare residui hegeliani in Marx (era la via pit facile). Lukdcs
trova invece germi marxisti in Hegel. In cid appunto sta la novita dell’'inter-
pretazione. Sinora il rapporto tra Hegel e Marx era visto come un rapporto
di capovolgimento. Con Lukdcs si dovrebbe parlare pit appropriatamente
di “realizzazione” del vero Hegel da parte di Marx o pill brevemente di 77-

12 J. Hyppolite, Aliénation et objectivation, in 1d., Etudes sur Marx et Hegel, Paris, Riviere,
1955, pp. 82-104, a pp. 82 e 83-84; trad. it. di S.T. Regazzola, Alienazione e oggettivazione. A pro-
posito del libro di Lukacs sul giovane Hegel, in J. Hyppolite, Saggi su Marx e Hegel, Milano, Bompia-
ni, 1965, 81-108, a pp. 81 e 83.

> B. Croce, Indagini su Hegel e schiavimenti filosofici, Bari, Laterza, 1952, p. 72.

' A. Peperzak, Le jeune Hegel et la visione morale du monde, La Haye, Nihhoff, 1960, p. 26.

'> N. Bobbio, Da Hobbes a Marx. Saggi di storia della filosofia, Napoli, Morano, 1965, pp.
194-196.

200



Roberto Morani

veramento. Marx sarebbe colui che ha inverato Hegel. In una parola Marx

sarebbe il vero Hegel'®.

Anche secondo Perry Anderson, Lukdcs ha cercato di «rinvenire le ca-
tegorie teoriche fondamentali di Marx nell’opera di Hegel (invece di intro-
durre le categorie hegeliane entro il marxismo, come aveva fatto in Storia
e coscienza di classe): 1l giovane Hegel (1938) ¢ un tentativo assai piu rigo-
roso di stabilire quella continuita fra Hegel e Marx, cui Lukdcs pervenne
dopo la lettura dei Manoscritti del 1844»". Persino uno studioso ben poco
favorevole al metodo di ricerca di Lukics, come Tom Rockmore, ritiene
che 1/ giovane Hegel «nel suo insieme offr[a] una trattazione ben pit soddi-
sfacente della posizione di Hegel di quella di Storia e coscienza di classe»'®.

Al di 1a dei nuclei tematici del lavoro, della positivita, del rapporto tra
EntiufSerung ed Entfremdung, la superiorita del confronto con Hegel at-
tuato alla fine degli anni Quaranta rispetto a Storia e coscienza di classe ri-
siede senz’altro nella maggiore attenzione ai testi e alla loro disamina accu-
rata. Inutilmente si cercherebbe nella monografia hegeliana la controversa
dichiarazione metodologica posta in apertura dell’opera del ’23: «cio che
qui ci interessa non e I'aspetto filologico del rapporto tra Marx ed Hegel, e
neppure 'opinione di Marx sulla portata che la dialettica hegeliana ha po-
tuto avere per il suo metodo, ma il significato che questo metodo ha con-
cretamente avuto per il marxismo» (GK, 166; LXVII).

A questo punto, chi legge puo essere indotto a pensare che nei venti-
cinque anni che separano Storia e coscienza di classe e 1l giovane Hegel si sia
determinata una trasformazione decisiva, conducendo Lukics a modifica-
re il suo impianto interpretativo, a ripudiare i residui idealistici di Storia e
coscienza di classe e a penetrare criticamente il pensiero di Hegel. Eppure
I’analisi dell’opera del *48 smentisce I'impressione della totale discontinu-
ita rispetto a Storia e coscienza di classe, malgrado la lettura dei Manoscrit-
ti economico-filosofici del 1844 abbia indubbiamente consentito a Lukdcs di
approfondire il confronto con il pensiero di Hegel attraverso un apparato

16 Ivi, p. 207.

7 P. Anderson, I/ dibattito nel marxismo occidentale [1976], trad. it. di F. Moretti, Bari,
Laterza, 1977, p. 80.

'8 T. Rockmore, Lukdcs et la lecture marxiste de Hegel, Laval théologique et philosophique»,
XLIIL, 1987, 1, pp. 81-90, a p. 87.

201



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

categoriale piti ricco. Non si possono tuttavia non riconoscere le ragioni di
continuita tra i due libri, a partire dalla comune tendenza a privilegiare la
Fenomenologia rispetto al sistema: «non sarebbe affatto giusto identificare
senza riserve lo Hegel della Fenomenologia con quello del sistema successi-
vo» (JH, 514; 624). Non riecheggiano in queste parole le tesi di venticin-
que anni prima: «Hegel stesso conduc[e] il proprio sistema a false soluzio-
ni»? (GK, 206; 45). Nel Giovane Hegel, la lettura antitetica, che disarticola
I'unita del pensiero hegeliano in due costruzioni teoriche alternative e di
diverso valore filosofico, si concentra sul rapporto tra la filosofia ¢ il tem-
po storico. Accostando due passi celebri passi della Prefazione alla Fenome-
nologia® e di quella ai Lineamenti di filosofia del diritto®®, Lukdcs individua
nella trasformazione della concezione hegeliana della storia, da Jena a Ber-
lino, «un’evoluzione verso destra, un adattamento alle condizioni esistenti
della Germania» (JH, 529; 642).

Un secondo motivo di continuita tra Storia e coscienza di classe e 'im-
pianto teorico del Giovane Hegel ¢ la critica dello spirito assoluto. Nell’o-
pera del °23, la sfera suprema del sistema hegeliano ¢ criticata sulla base
dell’'impianto teorico della Sacra famiglia®" come una fuga nella trascenden-
za, (cfr. GK, 189; 23), nella monografia del *48 viene respinta come il ri-
sultato di una necessita storica, ossia I'impossibilita di realizzare, a livello di
spirito oggettivo, I'ideale piu alto dello spirito: «[’arretratezza sociale, I'in-
consistenza e nullitd politica della vita tedesca di quest’epoca era effettiva-
mente la base storica della nascita dello “spirito assoluto” (JH, 580; 704).
Da qui sorgerebbe la spinta idealistica a cancellare I'oggettivita della realta:

Questa tendenza specifica della dialettica hegeliana determina ora 'altro
aspetto della funzione metodologica dello spirito assoluto. L’innalzamento
al di sopra della storia immediata [...] si trasforma qui nello sforzo di tor-
nare ad abolire il carattere di realtd della realta, di trasformare I'oggettivita
in puro esser-posto dal soggetto, nell’identita di soggetto e oggetto, di con-
durre a termine il processo della trasformazione della sostanza in soggetto.

¥ Cfr. G.W.F. Hegel, Phinomenologie des Geistes, hrsg. von W. Bonsiepen und R. Hee-
de, Hamburg, Meiner, 1980, pp. 14-15; trad. it. di G. Garelli, Fenomenologia dello spirito, Torino,
Einaudi, 2008, p. 9.

2 G.W.F. Hegel, Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse. Grundlinien der Philoso-
phie des Rechts, hrsg. von K. Grotsch und E. Weisser-Lohmann, Hamburg, Meiner, 2009, p. 16;
trad. it. di G. Marini, Lineamenti di Filosofia del diritto. Diritto naturale e scienza dello Stato in com-
pendio con le aggiunte di Eduard Gans, Roma-Bari, Laterza, 1999, p. 17.

2 Cfr. K. Marx, F. Engels, Die heilige Familie oder Kritik der kritischen Kritik. Gegen Bru-
no Bauer und Konsorten, in Marx-Engels Werke, Berlin, Dietz, 1956 ss., Bd. III, pp. 3-223, a pp.
89-90; trad. it. di A. Scarponi, La sacra famiglia, in Opere di Marx ed Engels, cit., vol. IV, pp. 5-234,
a pp. 94-95.

202



Roberto Morani

Questa necessita non solo condiziona I'intera sfera dello spirito assoluto, ma
determina anche la sua struttura, la successione interna dei suoi stadi. La
successione hegeliana: arte, religione, filosofia, ¢ determinata essenzialmen-
te anche dal grado in cui, entro ciascuno di questi stadi, pud manifestarsi
quest’ultima tendenza specifica della dialettica hegeliana: la soppressione
delloggettivita (JH, 587; 714).

Rispetto a Storia e coscienza di classe, con 1/ giovane Hegel viene rico-
nosciuto un ruolo piu rilevante alla critica materialistica di Feuerbach, che
«indica con grande esattezza il limite idealistico dell'impostazione hegeliana
e mostra in particolare che il rapporto della coscienza individuale alla natu-
ra appare in Hegel completamente capovolto» (JH, 540; 655-656). Nella
filosofia hegeliana, infatti, la natura si riduce a una mera Entiufferung del-
lo spirito e questa concezione implica «un puro capovolgimento idealisti-
co dei rapporti reali (come ¢ stato giustamente dimostrato da Feuerbach)»
(JH, 561-562; 682). Con riferimento allo spirito assoluto, Lukdcs mette in
luce la rilevanza della demistificazione feuerbachiana della religione in He-
gel come condensazione delle tendenze teologiche del suo pensiero:

Questa storia suprema dello spirito ¢ quindi in Hegel — come pit tardi
in Feuerbach — una storia della religione. Ma la concezione hegeliana co-
stituisce qui, sotto ogni rispetto, una netta antitesi a quella di Feuerbach.
[L]a storia delle religioni, in Feuerbach, ¢ una critica materialistica, uno
smascheramento materialistico delle religioni, mentre in Hegel questa espo-
sizione deve condurre proprio alla restaurazione di quella funzione della
religione nell’evoluzione dell’'umanita e nel sistema filosofico [...]. Questo
duplice movimento nella filosofia hegeliana, questo superamento e ripri-
stino della religione, ¢ stato riconosciuto e criticato per la prima volta da

Feuerbach (JH, 592-593; 720-721).

Ma il nome di Feuerbach trascina con sé la questione cruciale del
fondamento, che costituisce il vero anello di congiunzione tra la Hegel-
Kritik giovanile di Lukdcs e quella degli anni Quaranta. Gid in Storia e
coscienza di classe, si affaccia la tesi secondo cui, grazie alla riconfigurazio-
ne materialistica della struttura della dialettica, Marx «ha indicato con-
cretamente il sostrato reale [das reale Substrat] dello sviluppo storico ren-
dendolo metodologicamente fecondo. Fu cosi che la filosofia hegeliana,
riportata a quest unita di misura, da Marx stesso scoperta ed elaborata me-
todologicamente, rivelo la propria inadeguatezza» (GK, 189; 23). Mal-
grado nella Fenomenologia dello spirito Hegel riprenda la critica lockiana
della sub-stantia e sostenga la celebre tesi secondo cui ¢ necessario «co-

203



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

gliere ed esprimere il vero non come sostanza, ma anzi propriamente co-
me soggettor*2, Lukdcs, nell’opera del 48, riprende nuovamente la dottrina
aristotelica dell"dmokeipevov, che implica la differenziazione tra il sostra-
to e le determinazioni che vi ineriscono, compenetrata attraverso il rove-
sciamento antitetico di Feuerbach: «Noi siamo sempre in grado di ridurre
il predicato a soggetto, e in quanto soggetto farne un oggetto o principio;
basta dunque che capovolgiamo [umkehren] la filosofia speculativa e allora
avremo finalmente la veritd messa a nudo [unverhiills], la pura, la schietta
verita»?. Tra i vari passi del volume 7/ giovane Hegel che si potrebbero ad-
durre a sostegno di questa tesi, il seguente appare esemplare per I'insisten-
za sulla figura adialettica e sostanzialistica del 77iger:

il punto decisivo [...] ¢ che Hegel concepisce il lavoro come il processo di
autoproduzione dell'uomo e del genere umano. Proprio sulla base di que-
sto riconoscimento, Marx innesta la sua critica dovunque, in Hegel, queste
giuste conoscenze appaiono in una forma mistificata e in tal modo defor-
mate. Abbiamo citato prima gli svolgimenti di Marx sul fatto che in Hegel
la storia diventa una storia puramente apparente. La si trattava della con-
statazione di cio che il superamento dell’oggettivita nel sapere assoluto ha
per conseguenza che il portatore [77iger] hegeliano della storia, lo spirito
assoluto, non fa la storia realmente, come immagina Hegel, ma solo in ap-
parenza. Muovendo dalla critica della teoria hegeliana dell’oggettivita, Marx
critica la mistificazione, in tutta questa teoria, di un “portatore” della storia,
la base [Grundlage] della mistificazione idealistica della storia in Hegel [...]
La storia reale si svolge quindi, in Hegel, con un “portatore” astratto, mi-
stificato, fittizio, che naturalmente puo “fare” la storia solo in modo altret-
tanto astratto, fittizio e mistificato. Il processo reale, le determinazioni reali
del processo possono quindi insinuarsi nella costruzione solo, per cosi dire,

dalla porticina di servizio (JH, 630-631; 766-767).

Il ricorso a un passo decisivo dei Manoscritti economico-filosofici del
1844** rende senz’altro la posizione di Lukdcs ancora pili rigorosa, solida

2 G.W.F. Hegel, Phinomenologie des Geistes, cit., p. 18; trad. it. Fenomenologia dello spiri-
to, cit., p. 13.

» L. Feuerbach, Vorliufige Thesen zur Reformation der Philosophie [1842], in 1d., Gesammelte
Werke, hrsg. von W. Schuffenhauer, 21 Bde., Berlin, Akademie Verlag, 1984 ss., Bd. IX, pp. 243-
263, a p. 244; trad. it. di N. Bobbio, Tesi provvisorie per la riforma della filosofia, in Principi della
filosofia dell’avvenire, Torino, Einaudi, 1946, pp. 47-68, a p. 50.

# «[Q]uesto processo deve avere un portatore, un soggetto; ma il soggetto si forma soltanto
come risultato; questo risultato, il soggetto che sa di essere autocoscienza assoluta, & quindi Dio, lo
spirito assoluto, I'idea che conosce e attua se stessa. L'uomo reale e la natura reale diventano puri pre-
dicati e simboli di questo uomo nascosto, irreale, e di questa natura irreale. Il soggetto e il predicato

204



Roberto Morani

e consapevole di quella proposta venticinque anni prima, ma la superiorita
qualitativa non puo essere considerata una svolta radicale, come se si trat-
tasse di un paradigma teorico contrapposto a quello passato, anche perché
continua a permanere I'aporia dell'impossibile dialettizzazione del sostra-
to: la strategia fallimentare, attuata da Marx nei Manoscritti, di mediare
Hegel e Feuerbach, la negazione della negazione e il sostrato, era gia pre-
sente in Storia e coscienza di classe e dunque utilizzare questo apparato cate-
goriale per motivare 'esistenza di una rottura nel proprio Denkweg appare
quantomeno azzardato da parte del filosofo ungherese.

L’ultimo punto di continuita tra Storia e coscienza di classe e 1l giova-
ne Hegel riguarda la dicotomia tra la dialettica e I'idealismo come elementi
congiunti e distinti dell’eredita hegeliana. Per Lukdcs il pensiero hegeliano
va disarticolato rispetto alla sua apparente unita e ricondotto a un dissidio
di fondo: da un lato la dialettica, la riflessione sulla societa capitalistica e
sulle sue immanenti contraddizioni; dall’altro lato I'idealismo, che implica
I'influsso, sulla dialettica, della situazione tedesca e della sua arretratezza.
Si legge, infatti, nelle battute conclusive de 7/ giovane Hegel:

(Il presente lavoro] intende mostrare, da un punto di vista storico con-
creto, quale parte abbiano avuto le contraddizioni reali della societa capita-
listica nella forma suprema della filosofia borghese, nella dialettica di Hegel.
Ma questo rapporto doveva essere mostrato in tutta la sua complicazione
sociale e filosofica; dove si ¢ cercato di mettere in luce come il rispecchia-
mento teoretico di queste contraddizioni nell’economia classica inglese, e
Iesplosione reale di esse nella Rivoluzione francese, abbiano agito sulla for-
mazione e sullo sviluppo di questa dialettica, e quale effetto modificatore
— nel bene come nel male — abbia avuto il fatto che questi avvenimenti reali
e ideologici francesi ed inglesi si sono uniti — nella testa di un figlio della
Germania economicamente e socialmente arretrata — nel metodo dialettico,

nel sistema idealistico (JH, 642; 780).

L’origine storico-filosofica del metodo d’indagine che scorpora dialet-
tica e idealismo in Hegel proviene da Engels, segnatamente dalla polarizza-
zione ermeneutica di metodo progressivo e rivoluzionario/ sistema conser-

stanno quindi fra di loro in un rapporto di inversione assoluta, oggetto-soggetto mistico o soggettivi-
td oltrepassante I'oggetto, il soggetto assoluto come un processo, come soggetto che si aliena e ritor-
na in sé dalla alienazione, ma ad un tempo la riprende in sé, e il soggetto in quanto & questo processo;
il circolo puro e senza riposo che si chiude in se stesso» (K. Marx, Okonomisch-Philosophische Manu-
skripte aus dem Jahre 1844, in Marx-Engels Werke, cit., Bd. XL, pp. 465-588, a p. 584; trad. it. di N.
Bobbio, Manoscritti economico-filosofici del 1844, Torino, Einaudi, 2004, pp. 171-172).

205



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

vatore e regressivo®’. Accanto alla dicotomia di metodo e sistema in Hegel,
di dialettica e di idealismo, compare anche, nell’opera di Lukdcs, la vecchia
distinzione, risalente anch’essa ad Engels e alla sinistra hegeliana, fra uno
Hegel esoterico ed uno Hegel essoterico:

Il grande poeta Heinrich Heine, che secondo le parole di Engels ¢ stato
per molto tempo il solo a comprendere I'essenza rivoluzionaria della dialet-
tica hegeliana, ¢ stato anche il primo a tracciare una netta linea di separazio-
ne fra la proclamazione essoterica di Hegel della religione come spirito asso-
luto e il suo ateismo come dottrina esoterica. Dove per Heine era ovvio che
la filosofia essoterica non significasse altro che un adattamento esteriore alle

condizioni politiche della Germania contemporanea (JH, 530; 643-644).

Per ragioni di spazio, non ¢ possibile, in questa sede, esaminare ['ulti-
mo capitolo del Giovane Hegel, intitolato Die EntiufSerung als philosophi-
scher Zentralbegriff JH, 611-646; 743-785). Tuttavia I'indagine effettua-
ta nelle pagine precedenti costituisce una base sufficiente per consentire
di rispondere alla domanda se, a differenza di Storia e coscienza di classe, il
volume 7/ giovane Hegel abbia portato a compimento il progetto filosofico
del marxismo hegeliano. A questo proposito, si pud senz’altro concordare
con la valutazione critica di Giuseppe Bedeschi: «Opposizione fra metodo
e sistema, dunque, fra dialettica e idealismo, fra “esoterico” ed “essoterico™:
questi sono gli strumenti dei quali Lukdcs si serve nella sua interpretazio-
ne di Hegel. E come la tesi dell’opposizione fra metodo e sistema in Hegel
era gid presente in Storia e coscienza di classe, cosi anche nel Giovane He-
gel ritorna I'impostazione del 1923»%. Se ¢ vero che, a onta delle dichiara-
zioni autocritiche formulate da Lukdcs del Vorwort del ’67, tra Storia e co-
scienza di classe e 1] giovane Hegel sussiste una connessione tematica e una
persistenza di motivi, allora si affaccia un’altra possibilita di interpretare la
produzione matura di Lukdcs al di 1a della polarizzazione ermeneutica tra
apologeti e critici della svolta degli anni Trenta. Infatti, la diatriba tra gli
interpreti presuppone l'esistenza di una netta cesura, che le due fazioni de-
cifrano in modo opposto, o come il segno dell’avvenuto passaggio dall’/e-

» F. Engels, Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassischen deutschen Philosophie [1888],
in Id., Marx-Engels Werke, cit., Bd. XXI, pp. 292-293; trad. it. di P. Togliatti, Ludwig Feuerbach e
il punto d'approdo della filosofia classica tedesca, Roma, Editori Riuniti, 1950, pp. 56-58.

% G. Bedeschi, Introduzione a Lukdcs, Roma-Bari, Laterza, 1982, p. 59.

206



Roberto Morani

gelismo al marxismo o come capitolazione allo stalinismo. Invece, ¢ perfet-
tamente possibile riconoscere a Lukdcs la buona fede quando ha creduto
di dover prendere le distanze da Storia e coscienza di classe, perché asse di
svolgimento delle dinamiche del testo filosofico non sempre, o meglio ra-
ramente, coincidono con le autovalutazioni degli autori.

Il merito innegabile che si deve riconoscere a 1/ giovane Hegel risiede
nella valorizzazione del tema della conciliazione con la realtd, affermata da
Hegel in opposizione esplicita all’apologia del So/len kantiano e fichtiano,
che emancipa il pensiero filosofico da ogni illusoria fuga dal reale, da ogni
messianismo utopico. Tuttavia il mancato approfondimento del tema he-
geliano del Sollen incarnato, 'incomprensione della figura berlinese del-
la nottola di Minerva come un rassegnato adattamento alle condizioni esi-
stenti della Prussia, non consente di sottoscrivere integralmente la tesi di
Tertulian, secondo cui, «con I'accento posto sul “realismo” hegeliano con-
tro il soggettivismo e 'utopismo fichtiano, Lukdcs si apre la via per mostra-
re un nesso organico tra il pensiero di Hegel e quello di Marx e pud pren-
dere, tacitamente, le distanze dal messianismo utopico caratteristico dei
saggi raccolti in Storia e coscienza di classe»™.

Non c’¢ dubbio che il rapporto tra Hegel e Marx sia al centro dell’at-
tivita filosofica di Lukdcs a partire dai primi anni Trenta e che la lettura dei
Manoscritti economico-filosofici del 1844 abbia provocato in lui un salutare
choc, portandolo a denunciare i vizi idealistici di Storia e coscienza di classe.
Il problema ¢ se i limiti dell’opera del 23 dipendano realmente dalla pre-
senza dell’astrattismo speculativo di matrice hegeliana o non piuttosto da
irrisolti residui sostanzialistici, che hanno arrestato la rivoluzione filosofica
di Lukdcs a mezza strada impedendo all’asse teorico del marxismo hegeliano
di sviluppare per intero le implicazioni speculative. Non vi ¢ chi neghi che
«nella coscienza filosofica di Lukdcs un’ontologia materialista prende ora
il posto dello hegelismo trionfale di Storia e coscienza di classe»®. Per usa-
re le categorie della Fenomenologia, I'opera hegeliana pitt amata da Lukdcs,
il problema ¢ verificare se alla certezza soggettiva si possa e si debba ricono-
scere la verita oggettiva. E su questo si pud nutrire qualche legittima per-
plessitd. Non ¢ dunque necessario sospettare nella svolta degli anni Tren-
ta un cinico e spregiudicato calcolo di convenienza compiuta da Lukdcs,
perché il problema filosofico ¢ un altro, forse pill urgente: ¢’¢ davvero, nei
fatti, questa pretesa soluzione di continuita, o ci troviamo nel campo del-
le buone intenzioni, anzi della Meinung, quantomeno con riferimento al

77 N. Tertulian, Lukdcs interprete di Hegel, cit., p. 53.
% Ivi, p. 55.

207



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

rapporto con la dialettica hegeliana? Al di la delle abiure e dei rinnegamen-
ti del proprio passato giovanile, I'indagine sui testi di Lukdcs lascia piut-
tosto emergere una svolta nella continuiti: a mio avviso, la categoria storio-
grafica di “mutamento qualitativo”, proposta da Meszdros in polemica contro
Uidea di una rottura radicale, é quella che meglio permette di focalizzare ['e-
voluzione del pensiero di Lukdcs®.

2 1. Mészaros, I/ concetto lukacsiano di dialettica, in Lukdcs, a cura di G. Oldrini, Milano, Ise-

dri, 1979, pp. 132-163, spec. pp. 135-137.

208



MARGHERITA PASCUCCI

Cio che e creativo E solo raramente visto

Nella sua nuova casa, nel suo studio, in un angolo sulla sinistra, di-
screto ma che da colore e profondita a tutta la stanza ¢’¢ un quadro di Fer-
ruccio Masini, il suo grande maestro. E un quadro grande, a colori sfuma-
ti dal grigio, al blu, al verde, tanti quadrati che sftumano gli uni negli altri,
come avvolti in una nebbia. All'inizio ho pensato che fosse un Klee. E di
Ferruccio Masini, mi ha detto. So che Ferruccio ha un posto d’onore nel
cuore, nella mente di Ubaldo. Inizio allora con Masini queste mie pagine,
in cui seguo alcuni momenti compositivi dell’opera di Ubaldo, come se ci
inoltrassimo in un caleidoscopio fatto da miriadi di tessere colorate, il Ca-

leidoscopio Fadini.

Ferruccio Masini, Linfinito progresso dentro la profondita

Scrivendo della scrittura di Kafka, che «rimanda a dei referenti “reali”
che sono perd esterni al mondo appunto sensibile [...] un piano di scrittu-
ra di fatto “allusivo”, dotato di una “valenza segreta”, di una “articolazione
poetica pitt profonda”», Masini illumina una scrittura che tratta «“del pos-
sesso e delle sue relazioni”»: «“si puo distruggere qualcosa solo se lo si por-
ta fino in fondo [...] se gli si d2 un compimento; per questo lo smarrimen-
to non puod finire: esso si compie a forza di distruzioni’»".

Parabola e allegoria sono un «“infinito progresso dentro la profondita”»:

' F. Masini, Kafka o del pozzo di Babele, in 1d., Franz Kafka. La metamorfosi del significato, a
cura di E. C. Corriero, Tornino, Ananke, 2010, pp. 148-149 citato in U. Fadini, Disattivare. Un’i-
dea di filosofia, Verona, ombre corte, 2024, p. 106.

209



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

sono appunto i modi della distruzione e dello smarrimento (dal punto di
vista della scrittura: i modi dello straniamento allegorico) a condurre fino in
Jfondo la ricerca del significato. Ma questo significato non pud essere mai rag-
giunto proprio perché viene ricercato nella profonditi del significante, cio¢ in
quella indistruttibilitd dello smarrimento che ¢ quella stessa del mondo in
cui siamo perduti. Il non-sapere progressivo diventa in questo modo “un in-
finito progresso dentro la profonditd”, in altri termini, un sapere allegorico?.

Le modalita interne della scrittura allegorica, scrive Masini citato da
Ubaldo, «realizzano, proprio in quanto significanti allegorici, una Verfrem-
dung dei significati: cosi si spiega il rovesciamento della familiarita univer-
sale del mondo nella sua insondabile estraneita, come pure quel progredire
nello smarrimento (che ¢ il mondo stesso) fino ad una paradossale conver-
genza di compimento e distruzione”?.

Questo spazio di smarrimento, «“contraddistinto dalla negazione, dal
non”», crea uno stato di sospensione che ¢, in vero, sottrazione dal possesso
che il significato incarna: «“I'allusione non dischiude un regno del signifi-
cato, una regio similitudinis, ma solo uno stato di sospensione, una non-na-

scita, un indugio, un’interminabile attesa prima della nascita”. E ancora:

'unica possibilita data al negativo ¢ quella di distruggere ogni possibilita che
non sia quella dell'impossibile. Il nulla dei mistici viene cosi secolarizzato:
esso non ¢ piu il limite ontologico della creatura né I'ultima inaccessibile
essenza della divinita, ma quella possibilita nientificante che viene integrata
nelle apparenze del quotidiano, nella quotidianita dell’esistenza, nel com-
piersi delle metamorfosi e delle distanze insormontabile®.

Questo «essere-smarriti-nel-mondo», che segna una «fuori uscita dal
sistema del significato compreso come oggetto (e soggetto) di possesso»,
e costituisce un «passaggio dall’avere all’essere»’, ¢ un movimento conti-
nuo, sismografato in scrittura, che trasmette «la vita al di 1 di ogni situa-
zione pseudo-dinamica di possesso», «per pervenire ad avvertire uno stato,
comunque provvisorio, “di una potenza non personale”, rispetto al quale
la pratica di scrittura si concretizza come cio che ¢ in grado di operare una

congiunzione di flussi, di processi, la loro “trasmutazione”»°.
g

2 bidem.

3 Ivi, pp. 106-107.
4 Ivi, p. 108.

> Ibidem.

¢ Ivi, p. 109.

210



Margherita Pascucci

Essere smarriti nel mondo puo equivalere a uscire dal sistema del si-
gnificato compreso come qualcosa che si possiede. E il passaggio, I'usci-
ta, dall’avere all’essere, un infinito progresso dentro la profonditd, che se-
gna lo spogliarsi del significato come possesso e inizia a percepire quello
“stato di potenza non personale” che ritrovo nello spazio della creativita
dell'intérieur che il Capitale sottrae e che Ubaldo continua strenuamente,
con tutte le sue figure di pensiero (la disattivazione, la sospensione, la via
traversa, I'istinto), a costruire.

La prima gemma del caleidoscopio Fadini ¢ quindi la scrittura allego-
rica di Ferruccio Masini, ossia Benjamin e Kafka in lui; la sospensione del
significato come possesso; la sua disattivazione, fuoriuscita. L’essere smar-
riti nel mondo mentre progrediamo infinitamente nella profondita. L’i-
noltrarsi verso una “potenza non personale”. Del resto la scrittura allegori-
ca di Masini, scrive Ubaldo, ricorda Deleuze: «La scrittura-vita deleuziana
¢ in breve avvicinabile alla scrittura allegorica riformulata da Masini»”.

«Siamo in ogni modo composti da linee in movimento che si fa e si
disfa incessantemente»® e la scrittura ne ¢ il sismografo. Questo sismogra-
fo dell’andatura sospesa, della via traversa, della disattivazione, di cid che
¢ esausto, potremmo chiamarla la scrittura-pensiero, la traccia, di Fadi-
ni. Composta da tante gemme in continuo farsi e disfarsi in composizioni
molteplici ma con una linea di orizzonte che permane, la «linea del tem-
po», che «ci scava, ci sdoppia [...]»’, 'incessante, creativa, interiorita.

Dal lavoro su Deleuze, tante pagine importanti di Ubaldo, penso a
due momenti di questa andatura: I'istinto come potenza di sintesi origina-
ria e le moi-je, il dondolio, la doppia deviazione dell’io che li collega e li cu-
ce nel tempo, o meglio: questo cucirsi tra loro ¢ il tempo, il ‘filo del tem-
po’. Ed ¢ laffetto, loscillare, il costituirsi dell’affetto, verso I'altro, certo,
ma qui, soprattutto, in quella «possibilita formale di essere affetti da sé»'°
che ¢ linteriorita che «ci scava, ci scinde, ci sdoppia senza sosta, benché la
nostra unita permanga.

Cosa accade quando ci lasciamo essere affetti da noi? Accade lo spazio-
tempo dell'interioritd. La seconda gemma ¢, allora, la creativita dell'interiéur.

Movendo dalla segmentarieta flessibile molecolare di Deleuze e Guat-
tari'!, seguiamo il lavoro che Ubaldo ha fatto sull'infrastruttura del desi-
derio e l'interiorizzazione della valorizzazione capitalista di tutto cio che ¢

7 Ibidem.

& Ivi, p. 95.

? Ivi, p. 140.
0 Tvi, p. 141.
" Ivi, p. 92.

211



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

creativo/inventivo. Esiste una parte della nostra soggettivita che non puo
essere presa, ‘rubata’ dal meccanismo produttivo del potere, ma resiste at-
traverso una sua irriducibile unita con se stessa nella produzione di diffe-
renza, cosi costituendo una leva del cambiamento.

In Divenire corpo Ubaldo mette in luce due aspetti a questo legati che
costituiscono, insieme, la terza gemma, | essenza del desiderio come elemento
anti-produttivo. Il primo aspetto ¢ I'analisi che A. Gorz fa della base di pro-
duzione della ricchezza come produzione del sé: «una pratica di appropria-
zione/soppressione del lavoro che si esprime nel nesso di produzione di sé e
produzione di ricchezza, capace di indicare vie d’uscita dal capitalismo» 2.

Il secondo aspetto ¢ «'interiorizzazione di tutto cio che appare cre-
ativo/inventivo» da parte del Capitale:"*«All’idea del corpo vivente della
forza lavoro come contenitore (delle facolta di lavoro, di funzioni specifi-
che del capitale fisso [...]) va in effetti collegata quella di un’articolazio-
ne di fase della logica della valorizzazione capitalistica caratterizzata sotto
veste di “interiorizzazione”/“internizzazione” di tutto cid che appare co-
me inventivo/creativo, anche nella proliferazione di differenti forme di vi-
ta sociale»'. E qui la centralita del conflitto tra lavoro vivo e lavoro mor-
to, che trova riscatto nella nozione di ‘dote di natura’: la conservazione del
valore attraverso un incremento del valore inteso come un «dono della na-
tura della forza lavoro in atto, del lavoro vivo», una potenza naturale sotto
spoglie umane, cioe¢, qualcosa che non perde il suo valore d’uso non lavo-
rando per il Capitale. E importante focalizzarci sulla parte fissa del lavoro
vivo «fissata» produttivamente e letta da una prospettiva deleuziana-guat-
tariana: la relazione variabile-fisso ¢ ancora pili incisiva per la relazione tra
la ‘macchina’ e Iessenza’ del desiderio. Il Capitale entra nel soggetto attra-
verso I'assoggettamento macchinico .

L’essenza del desiderio come elemento anti-produttivo — all'interno
del Capitale —, direi sabotatore, incontra IEtica spinoziana, incontra I'af-
fetto, e laffetto di sé, quella «linea del tempo» che Deleuze ha attraversato
per tutta la sua vita e Ubaldo con lui.

E forse questo I'ulteriore passaggio da fare, come scriveva Toni Ne-
gri, grande amico comune: «un ulteriore passaggio ¢ necessario [...]: col-

"2 U. Fadini, Divenire corpo. Soggetti, ecologie, micropolitiche, Verona, ombre corte, 2015,
pp. 106-107.

'» Mi permetto di rimandare a M. Pascucci, Potentia of poverty. Marx reads Spinoza, Amster-
dam, Brill, 2023, pp. 137-140.

' U. Fadini, Divenire corpo, cit., p. 43.

15 Il riferimento ¢ alle stesse pagine di Divenire corpo.

212



Margherita Pascucci

legare 'esperienza della poverta a un’ontologia della ‘cupiditas’ [desiderio],
cioe, di ‘amore’»'°.

Costruire un’ontologia del desiderio che possa tradurre quella seg-
mentarietd, che ci possa lasciare sospesi, che, dopo la disattivazione, nella
disattivazione, nell’esaustione, possa ritrovare quella “potenza non perso-
nale”, quella potenza collettiva — perché la potenza ¢ il collettivo nel sin-
golare, ¢ il comune del singolo — che ci fa ‘ricomporre l'infranto’, e, a zig-
zag, prendere sulle spalle noi stessi e rimettersi in cammino, ecco, questo
¢ inoltrarsi nel caleidoscopio Fadini, sulla sua traccia, con la sua andatura.

Ubaldo, figura di Giacometti

Torniamo al quadro, al suo studio, dove veniamo avvolti e trasporta-
ti in un altro spazio, nel suo intérieur: i libri, insieme alla loro sistemazio-
ne ‘normale’, sono anche adagiati con la copertina verso 'esterno, come se
fossero piccoli quadri, e ci parlassero. E uno spazio caldo, sfaccettato, a di-
verse profondita e prospettive: ¢’¢ Deleuze che ci guarda [fotografia], c’¢
Celan, Sohn-Rethel e I'angolo degli anni ’70, c’¢ Benjamin — e come po-
trebbe mancare? —, ¢’¢, da qualche parte, Beckett, e, su tutti, i segmenti
dell’io — gia un moi/je — allegorico di Ferruccio Masini.

Guardo Deleuze che ci guarda e rintraccio due ‘pieghe di andatura’,
altre due gemme: l'idea del ‘sociale creativo’” figurato dall’istituzione, e
Paffetto come affetto di sé [che poi ¢ il tempo, 'appercezione del tempo
come vita]:

Dalle densissime pagine introduttive a Istinti e istituzioni si ricava quindi
questa idea del sociale “creativo” come espressione di una specie vivente,
quella umana, proprio cosi radicalmente “inventiva” da spogliarsi dei carat-
teri della specie stessa in un processo di rinnovamento per via di disattiva-
zioni, al servizio del principio dell’adattamento (il migliore concretamente
possibile), che non conosce soste e tiene stretto il rapporto tra le istituzioni
e le dinamiche socio-culturali in modo da delineare differenti organizzazioni
degli spazi artificiali di esistenza'®.

' A. Negri, prefazione a M. Pascucci, Potenza della poverta. Marx legge Spinoza, Verona,

ombre corte, 2006, Ix.

7" U. Fadini, Disattivare, cit., pp. 23-25. Si vedano gli altri importanti lavori di Fadini sul-
le istituzioni, dalla traduzione e curatela con K. Rossi di G. Deleuze, Istinti e istituzioni (Milano,
Mimesis, 2002) a I/ tempo delle istituzioni. Percorsi della contemporaneita: politica e pratiche sociali
(Verona, ombre corte, 2016).

% Ivi, p. 23.

213



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini
E:

To sono separato da me stesso dalla forma del tempo e tuttavia sono uno
[...] La forma del determinabile fa si che I'lo (Mo7) determinato si rappre-
senti la determinazione come un Altro. Insomma, al tempo fuori dei suoi
cardini corrisponde la follia del soggetto. E come una doppia deviazione
dell'To [/e] e dell'To [Moi] nel tempo, che li collega 'uno all’altro, li cuce
uno all’altro. E il filo del tempo ™.

«Ea questo punto che Deleuze vede il tempo come “I’Affetto di sé e
per sé, o almeno come la possibilita formale di essere affetti da sé”»2°. Ab-
biamo visto prima: «L’interiorita ci scava, ci scinde, ci sdoppia senza sosta,
benché la nostra unita permanga»*'.

La doppia deviazione dell’io ¢ il clinamen infinito tessuto dal vaga-
bondare creativo di Ubaldo.

Queste cinque gemme — scrittura allegorica, creativita dell'intérieur, es-
senza del desiderio come elemento anti-produttivo, il sociale creativo espresso
dallistituzione, l'affetto come affetto di sé — tra le tante che possiamo trovare
nel Caleidoscopio Fadini, mi avvicinano vertiginosamente a un punto focale,
un incontro, avvenuto tanti anni fa. Penso all’incontro di Ubaldo con Giam-
mario Pascucci, mio padre. Vorrei, nella seconda parte di questo scritto, ri-
volgermi al pensiero di Ubaldo con le parole del suo amico indimenticabile.

Il nucleo piu intimo dell'lo

Vita, morte della morte

«Ho la mia dimora tanto tra i morti quanto tra i non nati.
Piu vicino del consueto al cuore della creazione, ma
ancora non abbastanza vicino»

Paul Klee, Diari

Ho ritrovato, tra gli scritti di Giammario, un vecchio articolo del
1985 pubblicato su Dimensioni. Erano gli anni in cui Giammario faceva
filosofia, aveva incontrato Ubaldo ed era iniziato un connubio intellettuale

¥ G. Deleuze, Quattro formule poetiche che potrebbero riassumere la filosofia kantiana in 1d.
Critica e clinica, trad. it. di A. Panaro, Milano, Raffaello Cortina, 1996, pp. 46-47 citato in Ubal-
do Fadini, Disattivare, cit., p. 140.

0 Ivi, p. 141.

2 Ibidem.

214



Margherita Pascucci

e amicale. Questo scritto su Paul Klee e Georg Simmel, autori molto ama-
ti da Giammario, mi porta, creando un ponte invisibile tra le costellazioni
delle idee, ad alcune riflessioni di Ubaldo, dispiegatesi nel suo lungo per-
corso teorico. Penso alla forma come limite e al suo discorso sulle istituzio-
ni, ai lavori su Canetti, penso alla rottura tra il nome e la cosa, tra il divino
e il mondano in Benjamin — e a quella certa accezione dell’allegoria let-
ta da Masini —, a quello che mi piace chiamare ‘principio creazione’, e che
Giammario, parlando di Klee, definisce: «il nucleo piti intimo dell’To»?2. E
nel nucleo pil intimo dell’lo che si combatte la morte, la fissita della for-
ma, del limite, il suo oltrepassamento. [Non ci ¢ dato dire I'oltrepassamen-
to, ma avviene: la forma si infrange, mentre si esala il respiro]. Nel nucleo
piu intimo dell'lo, dove avviene ogni ripiegamento e ogni fuga, avviene
anche ogni piacere, si schiude il desiderio, avviene la gioia.

Quella rottura tra il nome e la cosa, direi tra il divino e 'umano, che
¢ la morte, si rovescia qui, nello sguardo di Giammario, come I'oltrepassa-
mento del limite, della Forma, e, perd, come 'arresto del divenire.

Scriveva Giammario nel 1985:

Il dominio assoluto della forma ¢ disastroso: ¢ questo un punto fermo
che accomuna profondamente Paul Klee ¢ Georg Simmel e rende legittimo
approssimarsi, ancora una volta, alla zona oscura dei rapporti Klee-pensiero
filosofico contemporaneo. Le linee di pensiero e di stile kleeiano insieme all’e-
sigenza di non perdere mai lo spessore dei segni (la figurazione concreta-sensi-
bile) si intrecciano a mio avviso, in particolare modo, al pensiero di Simmel?.

«La situazione di tensione tra forma (elemento limite) e contenuto (la
vita e i suoi motivi), che si traduce nell’opera pittorica di Klee nei modi che
cerchero di far vedere, ¢ il tema di fondo della riflessione dell’ultimo Sim-
mel. E sorprendente la corrispondenza tra 'immagine kleeiana che appa-
re come “causale arresto di un movimento” e 'immagine simmeliana della
forma come “emergenza di un avvenimento dal processo temporale conti-
nuo della vita” o forma in antitesi al divenire o alla vita-che-¢-temporali-
ta-pura. Il movimento, dira Klee nella Konfession, sta alla base del divenire.
Anche lo spazio ¢ un concetto temporale e 'immagine vive nel processo e
del processo temporale».

2 G. Pascucci, Rendere visibile linvisibile. Note su Paul Klee ¢ Georg Simmel, Livorno,
«Dimensioni», 1985, p. 68.

B Ivi, p. 67.

2 Thidem.

215



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

E ancora:

Per 'immagine (il concreto-sensibile che si rivela solo attraverso la forma)
il pericolo fondamentale ¢ la cristallizzazione. Cosi, nell’ultimo Simmel, la
dialettica vita-forme: la forma & I'“esistenza esterna della vita, la cui essenza ¢,
al contrario, il moto, lo sviluppo, il correre oltre”. Lenergia della contraddi-
zione fondamentale insita nel rapporto tra 'eterno divenire della vita e I'au-
toaffermazione delle forme, che manifestano la vita stessa con una propria
particolare fissitd, produce cid che Simmel chiama il perpetuo movimento
tra “morire e divenire, divenire e morire”. [...] La morte inerisce fin dall’i-
nizio alla vita. Questo tema, spinto alla consapevolezza e al “desiderio della
morte come anelito al perfetto”, ¢ ricorrente in tutta 'opera di Klee. Il “luo-
go della qualita assoluta” ¢ il nucleo piu intimo dell’lo, quel crogiolo dove &
fuso insieme tutto cio che appartiene al morto e al non-nato. In una rifles-
sione del 1901 e in un’altra del 1916, percio in momenti assai diversi, nei
Diari, si ripropone il tema della dimora e della ricerca delle forme espressive
del “nesso originario con la vita” dentro il nucleo pit intimo dell'To: “Ho la
mia dimora tanto tra i morti quanto tra i non nati. Pitt vicino del consueto al
cuore della creazione, ma ancora non abbastanza vicino”. [...] Gli elementi
fondamentali del discorso artistico, “il concetto e la composizione figurativa”
si dispongono cosi a costituire “il contenuto non nuovo ma solo raramente
visto” e le forme che rendono visibile cio che succede dentro quel nucleo®.

Ubaldo ha reso visibili cosi tante forme — e le loro oscillazioni, ombre,
fughe —, che si muovono, formano, dissolvono dentro quel nucleo. Quel
nucleo dell’lo ¢ lo stesso che viene sottratto nella interiorizzazione della va-
lorizzazione di tutto cid che ¢ creativo/inventivo. E il quanta di dote di na-
tura, concetto e composizione ﬁgurativa che resistono, ancora oggi, stre-
nuamente, attivamente, a ogni forma di possesso.

Ma torniamo al rapporto forma-vita, essere-divenire, preso nel suo
svolgersi.

Troviamo nel cammino di Ubaldo quel «movimento dell’autoco-
scienza artistica tesa a figurare la tensione tra la forma (il limite), frantu-
mata e ricomposta continuamente, e I'assenza del limite (gli elementi pri-
migeni e immateriali, perché non si fissano mai; il mondo dei bambini, dei
pazzi, dei primitivi, I'incessante movimento metamorfico della vita)»: fa-
re spazio, con il proprio corpo, con la propria mente, a tutto cio che ¢ ai
margini, che confonde i margini, che li ‘scioglie’, oltrepassandoli. Anche

5 Ivi, p. 68.
% M. Lupano, Nota all edizione italiana dello Skizzenbuch, Vallecchi, 1979, cit. in G. Pascuc-
ci, Rendere visibile l'invisibile, cit., p. 69.

216



Margherita Pascucci

questa ¢ potenza di povertd: varcare il limite, perché il limite ¢ morte, e, nel
rovesciamento, creare, necessariamente, un mondo nuovo, una vita nuo-
va. Vita, morte della morte. Vita, che Ubaldo continua a tessere, negli an-
ni, incessantemente: ¢ il suo attivismo, dai vicoli di Livorno, al gabinetto
Vieusseux, alle notti passate a scrivere all’amico insonne.

La vita vuole infrangere la forma, assorbirla nella propria immediatezza
finché ogni conoscenza, valore, struttura, sia soltanto la diretta rivelazione
della vita medesima?’.

Dei rapporti finito-infinito (forma-vita), dell’esigenza della vita di mani-
festarsi in forme che deve tuttavia immediatamente spezzare, della classicita
e della formazione dello stile, cosi come dell’avversione per il sistema chiuso,
Simmel parla in diversi passi [...] Il conflitto, la tensione dentro I'immagine
tra forma e divenire, tra assenza di tempo e tempo, ¢ la chiave di volta della
pittura di Klee [...] ¢ realizzata in Klee, completamente, la possibilita di dire
Sfigurativamente il conflitto, la tensione finito-infinito, il movimento®.

Giammario mette in luce, in questo dire figurativamente la tensione
tra forma e divenire, tra tempo e assenza di tempo, il ‘principio di creazio-
ne’ in Klee, quel «senso elementare di cid che ¢ creativon:

Nelle lezioni al Bauhaus, soprattutto nella lezione del 9 gennaio 1924,
Klee esprime il senso elementare di cio che ¢ creativo nel principio di predo-
minanza della formazione sulla forma: la forma ¢ una méta che deve essere
continuamente trascesa, perché in essa ¢ la morte, ¢ la fine della storia na-
turale infinita. L’opera ¢ sintesi parziale e provvisoria, ¢ pausa, nel conflitto
formazione-forma, in cui la figurazione del conflitto presenta mondi ina-
spettati, densi, trasparenti. Render visibile I'invisibile...Gia intorno al 1913
Klee dissolve il contorno delle immagini, che non sara pit il limite nero ma
contorno colorato, instabile, generatore di relazioni complesse col colore,
che viene via via scoperto come “struttura portante, creatrice di spazio e di
racconto, di sensazione, al di 1a dell’'uso del disegno, del contorno” [...] con
la scoperta della durata e della compresenza [...] di spazio-tempo nell'im-
magine, il linguaggio kleeiano, la “costruzione” dell’opera, vogliono dire,
fino in fondo, la transitorieta della forma®.

Con Ubaldo, seguendolo nelle sue tracce, possiamo, scoprendo la du-
rata e la compresenza dello spazio-tempo nell'immagine, lasciar fluire den-

2 Ibidem.
2 Jbidem, mio cors.
¥ Ivi, p. 71.

217



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

tro la costruzione dell’opera il divenire, la transitorieta, che ¢ anche me-
tamorfosi, trasformazione della forma che oltrepassa di continuo il suo
limite, come una mania dolce, poetica. La mania di sconquassare la fissita
della morte, di ogni morte, e travolgerla con ancora vita.

Il «nucleo pit intimo dell'To» rivela allora il principio-creazione: la-
sciare aperte, ogni volta, le maglie di cid che vuole chiudersi, serrarsi, pal-
pebre e labbra, nella fissita della morte, del non essere pili, e scovare quello
spiraglio in cui qualcosa nasce di nuovo, una brezza sul creato che colorera
di sé, dei suoi toni, della sua ombra, della sua luminescenza e luce, del suo
palpitare pili nascosto, ogni forma cristallizzata che giace i, in quella stessa
terra, senza forze, ignara che qualcosa, lei stessa, possa cambiare. Lasciarsi
cogliere, e trasportare, dalla «<metamorfosi inarrestabile», che anima e scon-
volge le «strutture impersonali», la «prigionia dell'individualita»*. Dentro
Pimmagine-desiderio® si disegnano, in una fuga a quattro mani, le figure
della metamorfosi che squassa queste strutture impersonali, squassa la pri-
gionia dell’individualita, che, come un rabdomante, trova la ‘potenza non
personale’, il comune del singolare, I'affetto di sé.

In questo movimento ondulatorio quasi impercettibile ma inarresta-
bile, dentro la citta, dentro il nucleo intimo dell’lo, dentro ogni forma-vi-
ta, vediamo — che sia la tensione tra fisico e metafisico, o «’astrazione come
riflessione trascendentale di un nucleo interiore che ha assorbito e trasfor-
mato i frammenti del mondo, e che deve essere espresso»** —, il campo d’a-
zione del pensiero che ci rende inquieti, ci tiene insonni.

Alla ricerca del «segno condensatore» — che potrebbe essere il sinteti-
co a priori di Sohn-Rethel, critico di Kant, che rielabora nella liquidazione
dell’apriorismo — «(il massimo contenuto di particelle-frammenti, la mas-
sima concentrazione della memoria) [...] 'autonomia del segno dall’al-
tro, oppure il segno-veicolo-dell’altro: oblio o presenza polarizzano il ri-
scatto ingenuo della preminenza del soggetto e il ritrarsi del soggetto nelle
cose»®® — quel segno che si ¢ liberato dal significo-proprieta e che figura il
conflitto, il movimento nel momento stesso del suo vivere, mentre si di-
sfa, mentre si fa.

30 Ibidem.

3t U. Fadini, G. Pascucci, fmmagine-desiderio. Contributo ad una genealogia del moderno,
Milano, Mimesis, 1999.

32 Ivi, pp. 71-72.

3 Ibidem.

218



Margherita Pascucci

Ma

la prospettiva kleeiana non costruisce un mondo. Klee ¢ non-costruttivo.
Se questo ¢ vero, che cosa ¢ l'astrazione in Klee? L’astrazione ¢ razionalita,
intelletto separato dal mondo, dalle cose. Ed ¢ proprio in questa situazione,
condizionato da una simile ereditd, che Klee cerca il contatto con il mondo.
Egli contamina il segno con la cosa (i frammenti non consegnati all’oblio) e /z
cosa con il segno, descrivendo la tensione tra queste due presenze autonome?®.

Il segno di Klee ¢ prima ed oltre la dissoluzione e dissacrazione del si-
gnificato®. «[...] assumendo», scrive ancora Giammario, «le conclusioni
di Cacciari sul Problema dell estetica in Simmel [...], Klee risulta essere 'u-
nico autore che, con un linguaggio radicalmente reinventato, figura il pro-
cesso creativo come rivelazione e sensualizzazione di un mondo [...] che ¢
tutto presente dentro un centro interiore caotico e informe»; «Klee nei suoi
quadri figura, fino in fondo, la tensione tra forma e vita nel momento stes-
5o del suo vivere: pittura e riflessione riassuntive, situate al confine estremo
tra il mondo dei significati e i mondi dell’assenza di significato. Egli ¢ pit-
tore e poeta “dell'intervallo nel tempo entropico della nostra cultura”, in que-
sto intervallo puo ascoltare e raffigurare gli universi possibili (i mondi solo ra-
ramente visti 0 i non-visibili), la dissipazione e ['energiar™.

Ascoltare e raffigurare gli interstizi, le smarginature, I'«intervallo nel
tempo entropico della nostra cultura», per esprimere i mondi «solo rara-
mente visti o non-visibili» ¢, con Klee, con Simmel, con Benjamin, con
Masini, brevemente ma eternamente con Giammario, il movimento, il
‘motivo’, di Ubaldo.

Come Klee, scrive Giammario, «non ¢ “pittore dell’assenza” (Quinta-
valle), ma della presenza-che-si-costituisce (mentre si costituisce) consapevo-
le della propria radicale storicita»*, cosi ¢ 'andatura di Ubaldo. Ela regi-
strazione auscultante della simultaneita aperta della costituzione: “presenza
che si costituisce mentre si costituisce”, indice, per noi, di una nuova com-
posizione etica e ontologica (potremmo iniziare col dire semplicemente
estetica, ma che dilaga subito negli altri campi, compreso il politico). Una
presenza che “si costituisce mentre si costituisce” oltrepassa il concetto di
divenire, di essere, di sostanza, forse anche quello di causa sui, il cui tem-

Ivi, p. 75, mio cors.
3 Ibidem.

Ivi, p. 76, mio cors.
Ivi, p. 77, mio cors.

219



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

po di svolgimento ¢ cadenzato — almeno nella nostra mente conoscitiva —
dal passo doppio, ancora, potenza-atto, dunamis-energeia, durata-eterni-
ta. La presenza che si costituisce mentre si costituisce ¢ il movimento delle
migrazioni — a pena di morte —, ¢ la resistenza nonviolenta dei territori oc-
cupati, ¢ il conatus di vita contro la malattia.

Cio che lo accomuna alla riflessione filosofia di Simmel, soprattutto nel
periodo intermedio della sua attivita artistica, ¢ la tendenza a non rinuncia-
re all’idea del disvelamento del mondo: le immagini, i frammenti che egli
compone, si propongono, poeticamente, come un cosmo “non dato prima”
eppure attuale; oltre a questo, e in modo particolarmente forte, ¢ il senso
tragico del tempo, il perpetuo emergere e trasformarsi delle forme — il loro
staccarsi dal flusso ininterrotto del divenire e il loro immergersi, di nuovo,
nello spazio-tempo — che egli sensualizza. In altre parole, 'immagine klee-
iana contiene figurati [...], tutti i temi dello svolgimento di un problema
fondamentale in Simmel: il rapporto tra la pura e semplice temporalita, il
puro e semplice divenire della vita in cui sono offerti alla coscienza i mate-
riali disgregati — le “macerie a cui in parte teniamo ancora” che affiorano da
un substrato atemporale — e la costituzione, da essa, di forme e figurazioni
autonome, in un processo, in Klee, continuo e reversibile; cio che in Sim-
mel ¢ appunto “I'indagine critica sui vari aspetti della vita umana, divenuta,
ormai alla fine del percorso critico, determinazione del ritmo processuale di
un principio infinito nella sua finitizzazione” (P. Rossi) *.

E qui che, unendo la riflessione, unica, di Giammario e quella nel
tempo di Ubaldo, potremmo inventare un punto di resistenza alla presa
(furto) dell'interiorizzazione del valore del nostro principio creativo, nel
punto cruciale tra divenire (materia) e svanire (metamorfosi del denaro,
forma aprioristica — e nucleo intimo — del plusvalore)®.

Una resistenza che fa corto circuito e combustiona tutto — la lens
ustoria dell’allegoria... —: combustiona il depositarsi in oggetto-da-posses-
so, il cristallizzarsi in forme, deflagra pure il divenire quando questo ¢ ete-
rodiretto, imprigionato, soffocato, violentemente deformato.

Soprattutto travolge e trasforma radicalmente il limite. Il limite che
¢ la morte. La morte come fine dell’individualita singolare, la morte come
annullamento di quel principio creazione che ¢ non solo la meraviglia del-

3 Ivi, pp. 77-78.
39 1l parallelismo forma-vita si riflette anche nel discorso sul denaro. Rimando a G. Pascucci,

Rendere visibile, cit. p. 74.

220



Margherita Pascucci

la mente, della macchina corpo, ma ¢ la rottura del piano dell’essere che
gemma, inconscio, qualcosa che non si sa.

Guarda ora Giammario dalla fissita della morte, dall'immobilita del-
le linee del volto, dal vuoto dello sguardo, il suo amico indimenticabile. Si
¢ raccolto nella sua dimora, vicino al cuore della creazione. E in quell’at-
timo in cui si ¢ unito con il nucleo pit intimo dell’io, quasi come un pro-
fumo, ha lasciato un’aura, avvolto nel lenzuolo bianco il viso, la stessa au-
ra del quadro di Ferruccio, un’aura che ¢ una carezza d’intesa per Ubaldo
a cui era legato da profondo affetto, con cui ha vissuto i momenti piu feli-
ci della sua mente creativa.

Il limite & superato. La forma ¢ infranta, nel nucleo piti intimo dell’io
si dischiude il nesso originario con la vita.

Il nostro caleidoscopio ha un attimo di arresto. Poi riprende lenta-
mente il suo movimento. Nuove ﬁgurazioni, nuovi intrecci, nuove com-
posizioni, in un cosmo non dato prima, inoltrandoci sempre piu verso il
cuore della creazione.

221



|GOR PELGREFF|

Disattivazioni tra antropologia filosofica,
Adorno e Deleuze? Una possibile lettura

Nel mio contributo mi soffermerd su qualche aspetto del libro di
Ubaldo del 2024 Disattivare. Un'’idea di filosofia’. Non tanto sulla questio-
ne della disattivazione in sé, questione centrale nel pensiero di Ubaldo e
che, almeno in parte, mostrava una propria urgenza ed emergenza gia in li-
bri precedenti, come Attraverso Deleuze* del 2021; quanto piuttosto su co-
me questa viene approcciata: vorrei, cio¢, non tanto mostrare un concet-
to 0 un tema, quanto piuttosto un procedere. Non una figura teorica, ma
una pratica di scrittura.

Siamo e resteremo, per tutto il saggio, nelle primissime pagine di Di-
sattivare, nelle quali, ancora una volta, Ubaldo parte dai temi dell’antro-
pologia filosofica tedesca del Novecento, concepiti come insieme o un as-
semblaggio. Vale la pena ricordarlo, data la tipologia di questo volume
collettaneo: si tratta, dopo quarant’anni di lavoro di ricerca molto speci-
fico, di un complesso chiaro, dichiarato, documentato, ma non necessa-
riamente definito in maniera univoca. Si tratta di una complessita fecon-
damente composita, una “costellazione” in cui Ubaldo tiene comunque
aperta, come dire, qualche via di fuga. Si potrebbe anche parlare di un
territorio in cui ¢ di casa; e il lettore ritrova molti segni di quel territorio:
diversi temi, come 'esonero [Entlastung], 'uomo come animale natural-
mente tecnico, I'essere umano come essere carente, e numerosi altri; e mol-

' Cfr. U. Fadini, Disattivare. Un’idea di filosofia, Verona, ombre corte, 2024.
* Cfr. U. Fadini, Attraverso Deleuze. Percorsi, incontri e linee di fuga, Verona, ombre corte,
2021.

223



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

ti autori, innanzitutto Arnold Gehlen e il suo testo fondamentale L uomo.
La sua natura e il suo posto nel mondo, ma anche Gunther Anders, Helmuth
Plessner, Max Scheler; e, assieme a tuto questo, anche gli studi dello stes-
so autore, come I/ corpo imprevisto. Filosofia, antropologia e tecnica in Ar-
nold Geblen® in cui, di quella cultura filosofica tedesca degli anni Trenta,
Ubaldo chiariva magistralmente le analogie ¢ le differenze. Iniziamo, ciog,
col dire che solo abitando questo campo semantico, o questo territorio, e
accogliendo il complesso non sincretico di tali riferimenti teorici, si inizia
a comprendere quale sia il senso e il valore assegnato da Ubaldo al termi-
ne disattivazione.

Al di 13, infatti, dei successivi sviluppi nel volume, qui la disattivazio-
ne ¢ pensata come qualche cosa che allo stesso tempo specifica e comples-
sifica ['umano, dunque come dinamica intimamente connessa alla gene-
si dell’'umano e della sua evoluzione tecnica, sociale, storica, ma sempre in
parallelo ad una sua evoluzione biologica, come quella del livello animale
dell’'umano. Il tema perno, mi pare, ¢ dunque ancora una volta il corpo. Il
corpo inteso come ricettacolo delle sue stesse capacita diversive: il corpo,
appunto, imprevisto: centro produttore di differenza, di dissenso, con tutto
un corredo di capacita (direbbe forse Spinoza...) non-programmabili dalla
macchina. Un corpo dove questo suo proprio corredo é anche e sempre impro-
prieta, incalcolabilitd, inappropriabilita (per dirla con Deleuze e Guattari),
in quanto il corpo ¢ 'unico elemento nella modernita che si qualifichera
come sempre dentro e oltre la meccanizzazione totale (o, anche, 'ammini-
strazione totale...) del mondo.

Questo insieme di riferimenti teorici si precisa ulteriormente con lat-
tenzione di Ubaldo verso Paul Alsberg, che tratta il tema della disattiva-
zione e, in un certo senso, introduce anche lessicalmente il termine (co-
me quando parla di un fondamentale principio di disattivazione corporea
[Korperausschaltungsprinzip]), nel testo del 1922 L'enigma dell'umano. Per
una soluzione biologica®. L’idea di Alsberg, nella lettura datane da Ubaldo,
¢ quella di mettere al centro la disattivazione del corpo (umano) iz rappor-
to alla tecnica. Riassumendo I'argomento: per 'animale il corpo “¢ tutto”,
e quindi I'evoluzione del corpo ¢ in vista di un adattamento come prin-
cipio evolutivo formale; ma per 'uomo le cose stanno diversamente, in
quanto ['uomo ¢ e resta corpo (in quanto parte della natura) ma, contem-

3 Cfr. U. Fadini, 1/ corpo imprevisto. Filosofia, antropologia e tecnica in Arnold Geblen, Mila-
no, FrancoAngeli, 1989.

* Cfr. P. Alsberg, L enigma dell’umano. Per una soluzione biologica, trad. it. e cura (con un
saggio introduttivo) di E. Nardelli, Roma, Inschibboleth, 2020.

224



Igor Pelgreffi

poraneamente, si puo affermare che il principio evolutivo dell'uomo (che
contempla strutturalmente il suo perfezionamento tecnico) non sia altro
che un progredire in direzione dell'indeterminatezza (con la diminuzione
delle sue naturali capacita di difesa Non escluderei, per inciso, un autori-
ferimento nascosto al tema della propria fragilita e dell’autodifesa sempre
‘minore’...). Interpretando questo argomento, vediamo che qui ¢ questio-
ne di potere, di possibilith come potenza, in termini spinoziani; ma al con-
tempo ¢ sempre ed anche questione di individuare nell’evoluzione umana
la presenza di contro-movimenti, cio¢ di una potenza inversa, di una po-
tenza di riduzione, potenza di sottrazione, per riprendere un altro motivo
complessivo molto caro a Ubaldo; in una formula: potenza di progressiva
disattivazione.

In altri termini: disattivazione significa, innanzitutto, un modo (co-
me fosse uno dei possibili movimenti nella grande sinfonia della metamor-
fosi) del tutto muta. Muta la natura, che evolve; muta 'uomo, che evolve;
muta la tecnica, che procede/progredisce. Ed allora si comprende come il
principio della metamorfosi umana su base evolutiva consista precisamen-
te nella progressiva disattivazione del corpo mediante strumenti artificiali.
Con tutti i suoi corollari, tra cui quello che se 'animale ¢ sempre definibi-
le nel suo adattamento corporeo [Korperanpassung], 'uomo ¢ sempre, nel
medesimo movimento speculativo complesso, definibile all'interno del suo
adattamento esosomatico [aufSerkirperliche]”.

Va detto che l'interpretazione dell’antropologia filosofica tedesca co-
me antropologia della tecnica e del corpo, del “corpo-tecnico”, o come “an-
tropotecnica”, ¢ ben nota e reperibile nei testi di Ubaldo. Occorre qui in-
trodurre un ulteriore piano nel suo ragionamento, in quanto il motivo
antropotecnico, cio¢ I'idea fondamentale dell’'uomo come un essere natu-
ralmente artificiale, non ¢ né autonomo né sufficiente, in quanto esso viene
da Ubaldo ampliato e completato mediante un’altra batteria di riferimen-
ti “tedeschi”, in primis quello della Scuola di Francoforte e, in particolare,
su questo nodo specifico, Adorno.

Questo arricchimento, questo scarto nella traiettoria speculativa, non
¢ affatto privo di conseguenze. In estrema sintesi: 'essere umano (sinte-
tizzando qui il senso pitt complessivo delle parole di Adorno nella celebre

5 Su questi temi cfr. P. Alsberg, L enigma dell'umano, cit., pp. 82-83.

225



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

conversazione con Gehlen avvenuta nel febbraio 1965, dal titolo La socio-
logia é una scienza dell uomo? Una disputa®, incentrata sul tema dei rappor-
ti tra storia e antropologia, tra tecnica e biologia), ¢ un «essere storico»”.
Nella conversazione Adorno-Gehlen emergeva una visione dell’'uvomo in-
determinata o “imprevista”, quanto al suo futuro: seguendo i biologi, di-
ce Adorno, «la caratteristica dell’'uomo sta proprio nel suo essere aperto e
non definito da un determinato ambito di oggetti d’azione»® ma, assieme
— lo ribadisco: questa contemporaneita ¢ il cuore teoretico del problema —,
la caratteristica pitl propria dell’'uomo ¢ legata alla tecnica, quest’'ultima in-
tesa come espressione dei rapporti sociali di produzione, come conseguen-
za di condizioni e rapporti storici e materiali, etc... Su quest’ultima parte
non insisto molto: ¢ I'ereditd, in fondo, marxista-francofortese di una cer-
ta visione del’'uomo come storicamente determinato. Ma, certamente, il
richiamo a quest’altro riferimento sposta completamente quanto avevamo
delineato in precedenza sul senso della disattivazione. Si apre qui, in altri
termini, una questione teorica.

Restiamo ancora un istante, prima di procedere in direzione di tale
questione teorica, su cosa implica questa particolare visione del tema della
disattivazione, cio¢ su come dare un po’ di sostanza a questa contempora-
neita di riferimenti tra loro differenti, come lo sono indubbiamente Ador-
no e Gehlen. Disattivare significa anche — per Ubaldo — disinnescare gli
automatismi variamente intesi e incorporati nella storia biologica ma an-
che sociale dell’'uomo. Significa sospendere e riformare automatismi che, se-
guendo i francofortesi (a partire da Friedrich Pollock), sono sedimentati e
ormai invisibili nei rapporti di produzione, nell’automazione integrale del
mondo storico-sociale-economico (oltre che nel linguaggio...), insomma
sedimentati, riprendendo ancora Adorno, nel cosiddetto carattere automa-
tico del progresso tecnico; ma, contemporaneamente, sono anche automa-
tismi corporei, automatismi e necessita legati alle dinamiche biologiche.

L’uomo ¢ un’animale naturalmente artificiale. Questo significa — an-
che — che nell’essere umano "automatismo assume un ruolo centrale, cioé
quello di individuare una soglia, un margine dinamico tra attivita e passi-

¢ Cfr. Th.W. Adorno, A. Gehlen, La sociologia ¢ una scienza dell’'nomo? Una disputa, in
Th.W. Adorno, E. Canetti, A. Gehlen, Desiderio di vita. Conversazioni sulle metamorfosi dell umano,
trad. it. e cura di Ubaldo Fadini, Milano-Udine, Mimesis, 2019, pp. 79-103).

7 Scrive Adorno: «un essere storico, cio¢ un essere che ¢ formato da condizioni e rapporti sto-
rici in misura infinitamente pitt ampia di quanto assume I'accezione ingenua» (Th.W. Adorno, A.
Gebhlen, La sociologia é una scienza delluomo?, cit., pp. 83-84).

8 Tbidem.

226



Igor Pelgreffi

vitd, una zona artificial-corporea produttiva (in parte attiva e in parte passi-
va) tra corpo e macchina, tra natura e tecnica.

Sin qui non ho ancora detto nulla. I problema filosofico, in un cer-
to senso, inizia adesso. Vediamo meglio. Possiamo sommare tra loro i ri-
ferimenti legati ad Adorno e quelli legati a Gehlen? Possono essi convive-
re? La cosa non ¢ affatto scontata. Non lo ¢ sul piano squisitamente teorico
ma, direi, persino sul piano logico. Non vorrei semplificare troppo le co-
se, ma vedremo tra poco come qui, in queste pagine di Disattivare, Ubal-
do inserisca una variabile che permette di rendere, se non risolubile, alme-
no “dotata di possibile soluzione” 'equazione appena scritta, quella con
due variabili indipendenti (Adorno e Gehlen). Equazione che, in se stessa,
¢ probabilmente un’equazione impossibile.

In effetti, la soluzione proposta da Ubaldo in Disattivare, sulla scia del
commento ai passi di Alsberg e Gehlen, e poi Adorno, non ¢ — a mio pa-
rere — ancora del tutto definita. Si introduce I'idea del provare a «governa-
re la disattivazione»’, per esempio tramite un «disattivare [...] momenta-
neamente la stessa dinamica della disattivazione»'°. La cosa appare di certo
auspicabile, ma molto complicata, fosse pure, giusto rammentarlo, in una
qualche direzione paradossalmente critico-emancipativa come quella di un
«raggiungimento di livelli superiori di soddisfazione indiretta, socialmente
e politicamente mediata, dei bisogni umani, di un essere che ¢ costitutiva-
mente di relazione, di parte»''. Come se ne viene fuori?

Non ¢ un problema da poco. Vi ¢ in gioco, sullo sfondo, il pensiero
di Marx, nel senso di un’attenzione materialista sincera con, assieme, la ne-
cessita di parlare del corpo (attenzione: non del Soggetto) come chiave di
volta in un “pensiero critico”. Il che significa: vi ¢ in gioco la necessita di
capire meglio che modi e che spazi si aprano insistendo noi stessi, in quan-
to esseri umani, tra tecnica e natura, tra artificiale e immaginativo, tra il
Capitale e il “non capitalizzabile”. L’associazione non sincretica tra Ador-
no e Alsberg, o Gehlen, non é un punto scontato proprio perché sul piano
non solo teorico pone e porra continuamente dei problemi che appaiono
insolubili. Dove/come fare incontrare Gehlen e Adorno?

? U. Fadini, Disattivare, cit. p. 19.
0 Thidem.
Y Thidem.

227



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Non ¢ un’impasse come tanti. La storia intellettuale di Ubaldo, che ¢
anche la storia dei “nostri” anni Settanta-Ottanta, anni per lui di forma-
zione, con i suoi “studi tedeschi”, anni in cui 'idea di formalizzare filoso-
fie critiche era qualche cosa al contempo di inevitabile ma anche di diffi-
cile (un “impossibile”?), per notevoli ragioni politiche e storiche, mi pare
profondamente implicata in questo #mpasse. Insomma: c¢’¢ molto di piu
che una faccenda accademico-scientifica nel chiedersi come abitare lo spa-
zio aperto tra, da un lato, Gehlen, Anders, I'intero progetto dell’antropo-
logia della tecnica tedesca e, dall’altro lato, la riflessione materialista fran-
cofortese in Adorno, ma anche Horkheimer, Sohn-Rethel, Pollock e tanti
altri, compreso ovviamente quel Benjamim a cui Ubaldo dedica la tesi di
laurea in filosofia sul Dramma barocco tedesco.

Riprendiamo allora il percorso di Ubaldo nel libro Disattivare. Pro-
prio qui ¢, difatti, il centro propulsivo del “vagare” di Ubaldo tra testi, ri-
ferimenti, autori, come lui stesso in qualche modo ricorda nella citazione
da un suo “diario social”, che teniamo per il finale.

Nel testo, compare in aiuto una terza figura: Deleuze. Corro qui il
rischio di semplificare eccessivamente la magmaticita di un pensiero co-
si multiforme come quello di Ubaldo. Ma la mia impressione ¢ che I'in-
gresso di Deleuze in questa congiuntura di impasse sia una sorta di “emer-
sione” sonora entro gli echi multipli legati alla questione che tratteggiavo,
un’increspatura entro il sistema di onde foniche lasciate risuonare nello
spazio bianco tra la fine di un paragrafo e I'inizio di un altro (in queste pa-
gine, 'ingresso di Deleuze coincide in effetti con I'inizio del paragrafo 2'%).
Nei blancs che sono cosi importanti nelle economie sottrattive di un pen-
siero altro, di un pensiero dissidente e dissonante, come quello di Ubaldo.

E dunque: per pensare assieme quei due macro riferimenti, occor-
re una differenza qualitativa. Un pensiero diverso. Che poi, vedremo, a sua
volta non risolve il problema, ma lo ri-alimenta, lo rende pit profondo,
lo allontana, persino; ce lo rende forse, nietzschianamente, pili sopporta-
bile. I tema della disattivazione viene dichiaratamente proiettato difatti
«sull’'insieme della sperimentazione filosofica» ' di Deleuze.

2 Tbhidem.
B Tbhidem.

228



Igor Pelgreffi

Qual ¢ il punto? Ripartendo dal Deleuze di Istinti e Istituzionit, si
mostra come [’essere umano vada inteso quale «animale che si sta spoglian-
do della specie»*, ma nel senso molto specifico in cui questo movimento si
associa al motivo della progressione tecnologica: noi fabbrichiamo spazi e re-
lazioni “artificiali” per poter disattivare il “gia costruito”, con lo scopo — o,
meglio, nella tendenza: conatus — di soddisfare nel miglior modo possibile
i bisogni dell’essere umano. E tali bisogni mutano continuamente, meta-
morfosano, evolvono, (tornando, sottilmente, al tema evolutivo analizza-
to nel dominio bio-antropologico mediante Alsberg). Qui ¢ il Deleuze let-
tore di Hume in Empirismo e soggettivita'®, ampiamente citato da Ubaldo,
la figura che campeggia. L’idea “risolutiva” ¢ quella difatti di concepire il
sociale come elemento intimamente (e immanentemente?) creativo, come
espressione di una specie (quella umana) che ¢ una specie innanzitutto vi-
vente. La specie umana si caratterizzerebbe, sulla base di tali premesse, co-
me radicalmente inventiva e, proprio in virti di cid, come dotata di vera
potenza trasformativa: la specie puo, in questo senso, disegnare traiettorie
di disattivazione. Essa pud disattivare quel carattere negativo, quel blocco
non-vitale (le legge, il limite) prodotto dalla specie umana stessa, entro un
processo di rinnovamento realizzabile per via di sommatorie di micro-di-
sattivazioni, che si allineano evidentemente — anche ma non solo — al prin-
cipio di adattamento, nell’accezione gia vista in Alsberg,.

Ubaldo rilancia, per esempio, le parole di Deleuze tentando di ripen-
sare profondamente il tema dell’istituzione, del rapporto negativo/positivo
a esso legato. Scrive Deleuze: «L’errore delle teorie contrattualiste & proprio
quello di presentarci una societa la cui essenza ¢ la legge, che ha unicamente
il fine di garantire certi diritti naturali preesistenti, nessun altra origine al di
1a del contratto: cost il positivo viene posto al di fuori del sociale, e il socia-
le viene messo da un’altra parte, nel negativo, nel limite, nell’alienazione» .

Che cosa rappresenta quest’andatura del pensiero, questo stile nel ra-
gionamento, se non un modo per riflettere in maniera aperta ma al con-
tempo rigorosa sulla diade naturale/artificiale, cio¢ sui nessi tra biologico e
sociale? Compresa I'attenzione alla triade negativo-legge-alienazione — co-
si fondamentale, ma forse non cosi studiata, nel pensiero deleuziano — let-
ta nei suoi reciproci rapporti con I'affermazione positiva, comunque intesa?

4 Cfr. G. Deleuze, Istinti e istituzioni, trad. it. a cura di U. Fadini e K. Rossi, Milano, Mime-
sis, 2022.

5 G. Deleuze, Istinti e istituzioni, cit., p. 32.

' Cfr. G. Deleuze, Empirismo e soggettivita. Saggio sulla natura umana secondo Hume, trad.
it. e cura di F. Domenicali, postfazione di U. Fadini, Napoli-Salerno, Orthotes, 2018.

7" G. Deleuze, Empirismo e soggettivita, cit. pp. 44.

229



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Diciamo anche un’altra cosa, e cio¢ che Deleuze probabilmente questo pro-
blema dell’adattamento a oltranza non ’ha mai realmente dichiarato o por-
tato avanti (quantomeno in maniera esplicita e formale) nelle sue ricerche.
E, in effetti, in queste pagine di Disattivare, cosi decisive per quanto abbia-
mo sinora sostenuto, ¢ Deleuze che parla ma, assieme, ¢ anche lo sguardo
di Ubaldo che indaga e scandaglia i fondali pericolosi di questi incroci (De-
leuze, Adorno e Gehlen), di queste liaisons dangereux a trois, per cosi dire.

Di nuovo: cosa significa tutto questo? Facciamo un passo ulteriore. Il
senso di quanto stiamo ricostruendo si riassume in un aspetto teorico: ogni
ibridazione (qui ¢ in corso quella tra Deleuze e quel blanc che era 'inco-
municabilita Adorno-Gehlen) non va solamente descritta come ipotesi di
tipo teorico: va praticata. Gli “ammassi testuali” vanno deformati. Le righe
vanno “piegate” (nel senso della p/i deleuziana) sino a divenire estroflessio-
ni che cercano nuovi riflessi, nuove combinatorie di luci/ombre che quelli
stessi testi, altrimenti “piegati”, non forniscono.

Restiamo ancora un istante sulle analisi di Ubaldo di queste poche pa-
gine in esame, che sottolineano il carattere, ammettiamo questo termine,
“adattivo” delle istituzioni, e i modi in cui questo si dispiega nei confronti
di bisogni umani, a loro volta soggetti a (oggetti di) metamorfosi, di densita
trasformative non sempre oggettivabili ma potenti, capaci cio¢ di produrre
moto, variazioni, conseguenze, in quanto esse sono tendenze. Ma lo sono in
un senso molto preciso: «non ci sono tendenze sociali, ma soltanto dei mez-
zi sociali di soddisfazione delle tendenze, mezzi che sono originari perché
sono sociali», scrive Deleuze'®. E su queste basi, Ubaldo descrive bene una
rosa di motivi che delineano meglio una certa idea di essere umano. Idea che
completa, cio¢ rende ancora pil consistente, quella emergente delle incer-
te luci del mancato incontro Adorno-Gehlen, per capirci. Proprio in que-
sto punto, cio¢ con l'aiuto di Deleuze, viene tratteggiata la figura dell’essere
umano come quel vivente (quell’animale) capace di spogliarsi dei suoi abi-
ti istintuali, di spogliarsi appunto “della specie”. L’'uomo come essere capa-
ce di mutare la propria seconda natura: come il serpente nella dinamica del-
la propria muta, immagine ampiamente usata anche da Nietzsche, I'essere
umano dismette I'abitudine o, anche, i propri automatismi, «realizzando le
istituzioni che traducono le sue esigenze (mentre gli istinti traducono urgen-
ze)», scrive Ubaldo®. E, ancora una volta, questa spoliazione, questa “per-
dita-guadagnante”, altro non ¢ se non la disattivazione.

18 G. Deleuze, Istinti e istituzioni, cit., p. 32.
¥ U. Fadini, Disattivare, cit., p. 25.

230



Igor Pelgreffi

Per parte mia, rilevo anche, come nota a margine, come in questi
dérournements affiori in Disattivare la possibilitad (meglio: la condizione di
possibilita teorica) di comprendere cosa — per Ubaldo — significhino sia
automatismo che automazione, nella loro difficile messa in rapporto. For-
se, la soglia automazione/automatismo ¢ leggibile solamente a partire dal-
la presa in carico dell'insieme dei condizionamenti, che pure sono anno-
dati alla sfera istintuale, ma che manifestano nei corpi le linee di forza di
livelli tecnici ed economici su scala sovra individuale. Si tratterebbe allora
di ripercorrere, magari a ritroso, dopo aver lasciato respirare la pagina con
Deleuze, quella linea che recupera idee dallo straordinario testo del 1956
di Pollock Automazione. Conseguenze economiche e sociali (del resto citato
da Ubaldo in queste stesse pagine®), e probabilmente potrebbe estender-
si sino ad alcune linee del pensiero critico di Adorno, ma che poi si rian-
noda anche alle idee di indeterminazione tra artificiale e naturale — I'in-
determinazione, cio¢, come carattere proprio dell automatico — in Gehlen,
Plessner e altri.

Mi fermo qui. Ripeto quello che voleva essere il senso di quanto ho
scritto. Nell’impasse, anche teorico, Ubaldo va in cerca di una costruzione
plastica, espressiva: una via di fuga. Ma trattasi di una via di fuga che non
implica la perdita “destinale”, cripto-nichilistica, dell’oggetto indetermi-
nato, nello iato aperto tra due terre separate tra loro, come lo sono Gehlen
e Adorno. Anzi. Cio significa, alternativamente, che leggendo Deleuze, qui
come altrove, Ubaldo ha sempre ed anche provato a farlo parlare nel vuoto,
arrischiandosi nel terreno di una mancanza di riferimento comodo, dato.
L’immagine un po’ scontata, forse, della terra che viene a mancare sotto i
piedi, non ¢ poi cosi fuori luogo. Mi pare possa descrivere bene lo scenario
di quando si apre la faglia dove due “macro sistemi” (che si possono rac-
cogliere sotto i nomi dell’antropologia della tecnica, del Cyborg, dell’arti-
ficio, etc., e il francofortese invito alla critica, alla radicalita razionale della
critica del presente, su base materialista) si incontrano.

Deleuze, cosi almeno abbiamo ipotizzato, si inserisce in questa fa-
glia, nel vuoto virtualmente potente, cio¢ capace di lasciare risuonare fe-
conde onde sismiche. Come il sisma che nasce quando due placche tetto-
niche non collimano ma provano a entrare in rapporto. C’¢ da dire anche

2 Ivi, nota 9, p. 19.

231



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

che da qui, Ubaldo opera poi ulteriormente sul problema, disattivando, in
qualche modo, la sua stessa mossa che posiziona Deleuze in quella terra di
nessuno. Lo fa lasciando parlare Deleuze da una No Mans Land, una terra
senza soggetto, ma che ci suggerisce qualcosa e, come si dice, ci chiama e ci
convoca a pensare. Disattivare, in quest’accezione, non significa altro che
una dinamica di apertura di nuovi spazi espressivi, alla maniera di Deleuze.

Ma anche questo ¢ troppo semplificativo, probabilmente. Torniamo,
in un certo senso, ogni volta, a ogni giro della pagina, a Ubaldo e al suo
passo, al suo compasso ampio che apre il testo, alla sua prassi di scrittura e di
incisione sui testi: al suo “stile” come vettore che rende possibile un fatto
fondamentale, e cio¢ che I'elemento chiave di cui ho parlato sinora, questo
rapporto con 'impossibile, non potra che emergere da una ibridazione co-
stante di riferimenti incompatibili tra loro.

Scrivere un’equazione a piu variabili, che puo essere “svolta” ma che,
in fondo, non ha soluzioni e non ¢ risolvibile dalla ragione strumentale: ¢
questa incalcolabilita ragionata, forse, I'origine di ogni critica che si voglia,
paradossalmente, minimamente sensata.

Scrivere per Ubaldo ¢ produrre ibridi non sincretici ma funzionali a
procedere, a proseguire, sulla linea di galleggiamento, recuperando posi-
tivamente quell’istanza del bisogna-continuare-non-posso-continuare-e-allo-
ra-continuo beckettiano che, cosi spesso, ultimamente, risuona nel suo di-
scorso. Con le sue parole, per concludere e, ancora una volta, proseguire
oltre: «<mentre penso ai miei ultimi corsi universitari, mi viene in mente il
mio singolare modo di procedere. Sono un lettore instancabile, particolar-
mente incuriosito dagli incontri imprevisti, a volte addirittura fuori luo-
go. Ma questo conta relativamente. Vado su un autore (filosofo, sociolo-
go, scrittore e cosi via) a partire dalle mie ricerche; me ne fa incontrare
altri che mi colpiscono, li leggo e mi riprometto di tornarci sopra diretta-
mente, senza mediazioni eccessive. Attendono anni... ma lo faccio. Ed ¢,
quel momento, qualcosa di sorprendente, I'effetto di un “errare” senza po-
sa (soprattutto non quella “accademica”...). Leggo — e qualche volta scri-
vo — amando la generosita di coloro che incontro, la loro — per me — ec-
centricita/singolarita»?'.

! Cfr. pagina Facebook di Ubaldo Fadini, post pubblicato il 6 marzo 2025 (consultata alle
ore 9:52).

232



VALLORI RASINI

Sul senso di una nuova antropologia filosofica.
Il dramma del progresso e la contrazione
spazio-temporale

Porsi la domanda sul valore di una teoria filosofica circa la natura
umana, pur dubitando che possa trattarsi di un inutile esercizio di specula-
zione, ha certamente un senso. Ma da qualche parte si deve iniziare: 'espe-
rienza ci mostra forme sempre pit insensate di devastazione; estraneita e
indifferenza dilagano nella politica, nelle dinamiche sociali, nelle relazioni
con 'ambiente; nuove dimensioni del reale sembrano ridurre al minimo o
persino annullare cio che eravamo soliti considerare “umano”. Quel “mo-
struoso” identificato da Giinther Anders nello sgancio dell’atomica’ — e in
realta sussistente gia con il suo progetto — pare oggi avere assunto inoltre la
forma pervasiva di una infestazione che coinvolge ogni aspetto dell’esisten-
za e dei piani relazionali. Ipertecnologizzazione, crisi ambientale, declino
delle forme di governo democratiche, guerre straordinariamente sanguino-
se. Forse, tentare di nuovo la ricerca di un bandolo, provare a ricomporre
un quadro, una immagine di umanita che ci permetta di coltivare ancora
la speranza (o l'illusione) di dare un senso all’accadere, a questo genere di
accadere, e magari un nuovo corso alle cose, ha ragion d’essere.

La riflessione sulla natura umana condotta nei secoli scorsi, con |’e-
splicita pretesa di determinarne una volta per tutte 'essenza sostituendo

' Lo sgancio della bomba atomica rappresenta tuttavia solo un fenomeno apicale; si vedano
di G. Anders, Die Antiquiertheit des Menschen, I: Uber die Seele in Zeitalter der zweiten industriel-
len Revolution (1956), trad. it. di L. Dalla Piccola, L' uwomo é antiquato. 1. Considerazioni sull anima
nell’epoca della seconda rivoluzione industriale, p. 250 e 251; 1d., Die Antiquiertheit des Menschen,
II. Uber die Zerstirung des Lebens im Zeitalter der dritten industriellen Revolution (1980), trad. it. di
M.A. Mori, Id. L’uomo é antiquato II. Sulla distruzione della vita nell’era della terza rivoluzione indu-
striale, Torino, Bollati Boringhieri, 2003, p. 310.

233



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

o affiancandovi le versioni teologiche, non ha offerto sufficienti appigli
alla generazione di veritd durature. In particolare, I'antropologia filosofi-
ca tedesca del Novecento, pur con significative differenze tra i suoi rap-
presentanti, ha individuato la specificitd dell'umano nella sua speciale in-
determinatezza, una caratteristica che al contempo ne rendeva inevitabile
linstabilita®. L’idea di un essere vivente “aperto al mondo”, lo si conce-
pisca come votato alla soddisfazione di stimolazioni spirituali, costitutiva-
mente incompiuto o eccentricamente inquieto?, lascia intatto il requisito
della sua specialita organico-esistenziale e consente libero gioco a una mes-
se indefinita di possibilita e aspirazioni. La natura umana si presenta allora
come priva di limiti, o meglio: grazie a certe limitazioni — anche autoimpo-
ste — essa risulta capace di trovare lo slancio per nuove incursioni nell’igno-
to. L'avventura tecnologica, che sempre meglio identifica e definisce la di-
mensione culturale, allontana 'essere umano dalla natura (qualunque cosa
si intenda con “natura”) e lo proietta in un “oltre” artificiale, tanto attra-
ente quanto indeterminato e foriero di magico “progresso”.

“Progresso”, termine simbolo della modernita, a ben guardare ¢ la pa-
rola chiave dell’intera storia dell'umanita; una storia che nel quadro del-
la cultura occidentale ha provveduto a esaltare ogni forma di eroico pro-
meteismo. Nel potente mito del Titano si raccolgono tutte le componenti
semantiche della narrazione umana, incluse quelle dialettiche e negative;
e nella robusta immagine dell’autonomia rigenerativa, nel ritratto di un
campione capace di riappropriarsi del personale destino e di migliorarsi
indefinitamente, anche I'epoca attuale — quella cosiddetta del “post-mo-
derno” o della “seconda modernitd” — aspira a coglierne I'identita, ricono-
scendovi modello e direzione di una superiore essenza. L'indeterminatezza
dell’essere umano, il cui risvolto nobile ¢ la piena liberta di autodefinizio-
ne (di contro alla coessenziale capacita di sfruttamento indiscriminato e di-
struzione del mondo), costituisce il carburante di questo processo.

> Mi sia consentito di rimandare a V. Rasini, Aspirazioni e limiti dell antropologia filosofi-
ca tedesca contemporanea, in F. Gambardella (a cura di), Trasumanar e organizzar. Esercizi di varia
antropologia, Milano, Meltemi, 2023, pp. 49-63.

3 Il riferimento ¢ alla caratterizzazione dell’essere umano da parte dei tre massimi esponenti
dell’antropologia filosofica della Germania del Novecento, nelle loro opere principali: M. Scheler,
Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), trad. it. La posizione dell’'uomo nel cosmo, a cura di G.
Cusinato, Milano, FrancoAngeli, 2000; H. Plessner, Die Stufen des Organischen und der Mensch.
Einleitung in die philosophische Anthropologie (1928), trad. it. I gradi dell'organico ¢ 'nomo. Introdu-
gione all'antropologia filosofica, a cura di V. Rasini, Torino, Bollati Boringhieri, 2006; A. Gehlen,
Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt (1940), trad. it. L'uomo. La sua natura e il
suo posto nel mondo, a cura di V. Rasini, Milano, Mimesis, 2010.

234



Vallori Rasini

Lo aveva ben compreso Anders quando, nella fase di distacco da
un’antropologia filosofica concepita nel solco dell'impostazione scheleria-
na, si apprestava a chiarire, in un’opera di fatto mai scritta, lo strettissi-
mo legame sussistente tra il principio dell'indeterminatezza umana e I'idea
di un progresso perpetuo e a sua volta indefinito®. Grazie al suo “non-es-
ser-fatto-fino-in-fondo” — appunta Anders tra il 1940 e il 1941, seguen-
do le premesse teoriche definite in Patologia della Liberta® — i suoi bisogni
eccedono le possibilita di soddisfazione che il mondo ¢ in grado di offri-
re, anche in termini di convivenza sociale; questo fatto si traduce quindi
in una forma premorale di liberta, la cui operazione fondamentale consi-
ste nel «creare un’offerta-mondo adeguata alla richiesta umana; costruire
“sopra” il mondo “esistente” un mondo artificiale, addomesticare il mon-
do»; si tratta insomma di una «liberté de corriger la nature» e insieme an-
che «sa nature»®. Se 'incompiutezza rappresenta il terreno su cui si radica
la necessita di dinamiche di cambiamento, I'idea di un ancestrale “regres-
so” della condizione umana puo fornirne I'innesco, inaugurando una dire-
zione di rimonta, di recupero “in crescita”. Puo cosi trattarsi del mito della
punizione dell'umano a causa di un inganno ordito da Prometeo ai danni
di Zeus o anche di quello dell'insipienza di Epimeteo (se non un regresso
comunque uno svantaggio); ma puo altresi trattarsi della narrazione bibli-
ca della cacciata dal giardino dell’Eden. In ogni caso, la necessita di una ri-
appropriazione giustifica 'affannosa riscossa dell'umano. «Il tentativo mo-
derno decisivo di porre “fine” al fatto dell'incompiutezza — dice Anders
— ¢ concentrato nella categoria di “progresso”. Questa categoria [...] ¢ so-
vradeterminata: ¢ condita di motivi provenienti dalle pit diverse direzio-
ni, che un po’ alla volta come pezzi dimostrativi della verita si addensano
in una parola magica»’. “Progresso”, col senso di potenziamento ed espan-
sione, e “appropriazione” si mostrano oggi tratti inconfondibili dell’evolu-
zione umana. Certo, non quelli dell’evoluzione biologica, i cui tempi e le
cui modalita nulla hanno a che vedere con tempi e modalita dello svilup-

* G. Anders, Disposition fiir Die Unfertigkeit des Menschen und der Begriff “Fortschritt”
(1940-1941), trad. it. Disposizione per L'incompletezza dell'uomo e il concetto di “progresso”, in
H. Arendt, G. Anders, Schreib doch mal hard facts diber dich. Briefe 1939 bis 1975. Texte und Doku-
mente (2016), trad. it. Scrivimi qualcosa di te. Lettere e documenti, a cura di K. Putz, Roma, Caroc-
ci, 2017, pp. 131-137.

5 G. Stern (Anders), Une interprétation de l'a posteriori, “Recherches Philosophiques” IV,
1934-1935, pp. 65-80 e 1d., Pathologie de la liberté. Essai sur la non-identification, in “Recherches
Philosophiques” VI, 1936-1937, pp. 22-54; trad. it. G. Anders, Patologia della liberta. Saggio sulla
non identificazione, a cura di L.F. Clemente e F. Lolli, Salerno, Orthotes, 2015.

¢ Ivi, p. 131.

7 Ivi, p. 133.

235



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

po socioculturale e tecnologico. Come ben sottolinea di nuovo Anders, il
cambiamento biologico procede a ritmi straordinariamente lenti, «il no-
stro corpo di oggi — dice — ¢ quello di ieri, ancora oggi il corpo dei nostri
genitori, ancora oggi il corpo dei nostri antenati; il corpo del costruttore
di razzi non ¢ praticamente diverso da quello del troglodita»®; al contrario,
Ievoluzione tecnologica procede a una rapidita straordinaria, trascinando
con sé I'intero sistema di vita dell'uomo e del Pianeta.

Perché ¢ oramai chiaro che la tecnica non ¢ pitt un mezzo, non ¢ un
insieme di raffinati strumenti utilizzabili per finalita stabilite dagli esseri
umani, né una semplice modalita di azione accanto ad altre forme di com-
portamento, ma “il” sistema all’interno del quale tutto accade, dalla vita
quotidiana degli individui, alle relazioni sociali, alle dinamiche politiche
nazionali e internazionali. Sue sono le logiche, sue le regole, e soprattutto
suoi i ritmi; nostro, pero, ¢ lo scompenso dinanzi al quale veniamo a tro-
varci, su pitt piani, come residui di una natura in corso di annientamento e
come pezzi antiquati di un mondo dietro al quale arranchiamo.

Non ¢’¢ dunque da meravigliarsi se una “nuova antropologia” deb-
ba oggi prendere le mosse dalla constatazione di molteplici dissesti e fa-
re i conti, come dice Ubaldo Fadini nel primo capitolo del suo ultimo
libro, «con la crisi del rapporto tra noi e il mondo, con I'indebolirsi pro-
gressivo di tale relazione che rende di fatto i soggetti contemporanei po-
co “responsivi” sempre pit alienati e segnati come radicalmente espropria-
ti dalle accelerazioni che caratterizzano la “societa della prestazione”, del
“rischio”, della dominante del capitalismo anche sotto veste finanziaria»’.
Sono sul tavolo questioni di enorme rilievo, fotografate ormai da tempo da
antropologi, sociologi, filosofi, che mettono ogni volta in risalto un diverso
aspetto di quegli scompensi: dalle nuove alienazioni (il plurale ¢ d’obbligo)
all’assenza di relazioni (o, peggio, a relazioni in assenza di relazione) '; dal-
le manifestazioni di impotenza (o di potenza illusoria) all'indicibile prepo-
tenza di certi poteri; dai fenomeni di velocizzazione dell’esistenza indivi-
duale e sociale al dilagare di sentimenti di indifferenza, indolenza, apatia.

Ma, specie sul piano filosofico, ¢ fondamentale tentare di risalire alle
radici di questi scompensi, se non altro perché i dati insistono sui pesan-
ti disagi e sulle sofferenze denunciati dagli umani. Una delle indagini piu

8 G. Anders, L'uomo é antiquato, cit., pp. 66-67.

? U. Fadini, Divenire umani. Per una nuova antropologia filosofica, Milano, McGraw-Hill,
2024, p. 8.

10 I riferimento & alle teorie di R. Jaeggi, Entfremdung. Zur Aktualitit einer sozialphiloso-
phischen Problems (2005), trad. it. Alienazione. Attualita di un problema filosofico e sociale, a cura di
G. Fazio, Roma, Castelvecchi, 2017, pp. 35-85.

236



Vallori Rasini

attuali, sulla scia di una rinnovata teoria critica della societa, mette il dito
sulla “accelerazione” come causa principale della condizione di alienazio-
ne (anche personale) e pil in generale di una molteplicita di fenomeni che
minando il terreno delle relazioni sociali determina una situazione di ende-
mica crisi globale. In particolare, Hartmut Rosa, agganciandosi alle teorie
dromologiche di Paul Virilio e alle considerazioni di diversi altri studiosi,
ha recentemente proposto la sua teoria dell’accelerazione sociale, premet-
tendo che i differenti processi della e nella societa non siano riconducibili
a un unico concetto, ma vadano classificati sotto tre categorie distinte ben-
ché tra loro correlate: I'accelerazione tecnologica, I'accelerazione dei mu-
tamenti sociali, 'accelerazione del ritmo di vita''. La prima e, come Rosa
stesso dice, pitt ovvia tra le forme di accelerazione ¢ «la crescita intenziona-
le della velocita di processi orientati verso un fine nei trasporti, nella comu-
nicazione, e nella produzione» a cui si aggiungono «nuove forme di orga-
nizzazione e amministrazione che mirano a velocizzare le operazioni» '%; e si
suppone si tratti di esempi di velocizzazione intenzionale e orientata a ope-
ra dell’essere umano. Questo genere di accelerazione, precisa Rosa, ha ov-
viamente le sue ripercussioni anche sulla dimensione spaziale, poiché ten-
de a trasformarne la percezione e a modificare 'organizzazione della vita
della collettivita. La seconda tipologia di accelerazione ¢ quella dei muta-
menti sociali, che Rosa fa risalire a tempi lontani, sottolineando come gia
nel Settecento romanzieri, scienziati, ma anche la gente comune, osservas-
sero una dinamicizzazione culturale e sociale disorientante e tale da ren-
dere instabili strutture e modelli di comportamento; cid significa inoltre
cambiamento di valori e trasformazione di ambienti. Rosa ritiene che que-
sta categoria di fenomeni sia da tenere separata dalla precedente soprat-
tutto per il fatto di non riguardare processi interni alla societa, ma la so-
cieta stessa, come se davvero le due cose potessero essere distinte o anche
solo astrattamente separate. La terza forma di accelerazione sarebbe quel-
la del ritmo di vita, avvertita come «carestia di tempo» e definita da Ro-
sa «sorprendente». Se per un verso questa accelerazione ha a che fare con
Iimpressione soggettiva che oggi tutto vada velocemente e il tempo scar-
seggi, per I'altro, su un versante pitt oggettivo, le persone si ritrovano a do-
ver fare pill cose in meno tempo, a dover insomma affrettare e moltiplicare
le azioni da svolgere, facendo esperienza in modo compresso e riducendo

" H. Rosa, Alienation und Acceleration: Towards a Critical Theory of Late-Modern Tempora-
lity (2010); trad. it. di E. Leonzio, Accelerazione e alienazione. Per una teoria critica del tempo nella
tarda modernita, Torino, Einaudi, 2015, p. 9.

2 Tbhidem.

237



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

le pause. Ma — dice Rosa — questo genere di fenomeno dovrebbe contrad-
dire l'accelerazione tecnologica, la cui funzione o la cui “ragione” dovreb-
be portare a rallentare i ritmi di azione umani, proprio per 'ausilio pro-
veniente dalle tecnologie, e per questo motivo I'aveva poco prima definita
“sorprendente”. Ma si tratta di un finto argomento, introdotto a scopo re-
torico e non credibile: i diversi aspetti della vita non sono e non possono
essere separati tra di loro e le “logiche” della riproduzione tecnologica tra-
volgono l'intera esistenza degli esseri umani (e non solo).

Le tre forme di accelerazione finiscono per dare vita a un “circolo
autoreferenziale”?, eppure rimane posticcio il collegamento ricostruito tra
esse. Queste forme sono infatti in una correlazione solo “esterna”, perché
all’accelerazione tecnologica si devono accompagnare una crescita (che Ro-
sa definisce una «combinazione fatidica» ', come se il legame con I'accele-
razione tecnologica fosse puramente contingente) e un sistema di mercato
capitalistico competitivo. Ma «la tecnologia in sé — sostiene espressamente
Rosa — non ¢ causa dell’accelerazione sociale» . In altre parole, senza I'in-
tervento di una serie di collanti e catalizzatori, non si avrebbe ’accelerazio-
ne complessiva, o potremmo meglio dire “combinata”. Anzitutto la com-
petizione che si determina mediante la prestazione (intesa come «lavoro
compiuto nell’unita di tempo»)'®; in secondo luogo un elemento di carat-
tere culturale che, agendo come ruota motrice, renderebbe gli attori sociali
partecipi e non vittime di quei fenomeni: 'idea cio¢ di una “eternita” non
religiosa, perseguibile grazie a una vita “buona” consistente nella realizza-
zione massima di esperienze e desideri; ma non ¢ tutto: viene aggiunto infi-
ne lulteriore fattore della divisione del lavoro, “interno” alla “ruota dell’ac-
celerazione” e tale da permettere e favorire 'aumento della velocita.

Sia i fenomeni di accelerazione sia i molteplici elementi connessi, evi-
denziati da Rosa, avevano avuto ampia e rigorosa trattazione da parte di
Anders gia verso la meta degli anni Cinquanta. Non solo: il punto di vi-
sta andersiano ha il vantaggio di non richiedere I'intervento di molti fatto-
11, che solo in una connessione posticcia e non necessaria forniscono 'in-
tero quadro della condizione umana nell’era tecnologica. Efficacemente
riassunta nell’idea dell’obsolescenza umana, la teoria di Anders si snoda in
una rete coerente e articolata di osservazioni e conseguenze che copre I'in-
tera gamma degli scompensi segnalati come caratteristici della modernita,

3 Ivi, p. 29.
" Ivi, p. 22.
Y Thidem.

' Ivi, p. 25.

238



Vallori Rasini

consentendo di ricondurre la complessita della questione alla responsabi-
lita di pochi, fondamentali fatti. Anzi, in estrema sintesi, a un fondamen-
tale fatto: 'ingorda, irragionevole attivita produttiva dell’essere umano at-
traverso la generazione tecnologica. La capacita produttiva e riproduttiva
tipica della tecnica — intesa nel suo complesso come vera e propria dimen-
sione, vale a dire non solo come insieme di strumenti sempre piu funzio-
nali e raffinati, bensi come sistema di gestione del reale, con proprie logi-
che, ritmi e forme di “spontaneitd” — innescata e alimentata dall’'umano e
resasi autonoma proprio mediante I'atteggiamento di prometeica irrespon-
sabilita del suo generatore, insegue da sempre 'eterno progresso. Ed ¢ da
tempo che la funzione banalmente strumentale delle tecniche ha lasciato il
posto a un unico movimento megamacchinale, potentemente autoripro-
duttivo e infine “mostruoso”. Oggi, forse, cominciamo a rendercene con-
to. In questo processo, la questione dell’accelerazione gioca senz’altro un
ruolo di primo piano, ¢ riscontrabile a pit livelli, come fenomeno “centri-
fugo” e totalizzante; allo stesso modo vi hanno parte crescita, alienazione,
competitivita, non meno che isolamento reciproco, spersonalizzazione, de-
sensibilizzazione; soprattutto pero, vi si tocca con mano lo scacco clamoro-
so della responsabilitd umana.

Ma ¢ senz’altro importante interpellare Anders sulla specifica questio-
ne della contrazione temporale e spaziale, perché mette a fuoco con straor-
dinaria efficacia la drammaticita della morsa in cui 'umanit, tra stoltez-
za ed egoismo, ha finito per rinchiudersi. In uno scritto dedicato al tema,
pubblicato per la prima volta nel 1972 (ma datato 1959)", il paese della
Cuccagna evoca 'ideale fantastico cui tende il principio del progresso, uni-
co e vero motore della inarrestabile corsa allo sviluppo tecnologico:

Se avessimo il piacere [...] di vivere nel paese della Cuccagna — vi si
legge —, i nostri bisogni verrebbero immediatamente soddisfatti. Anzi di
piti: qualunque nostro desiderio, non importa se per un arrosto di maiale o
per una rappresentazione del Parsifal, avrebbe in sé qualcosa di un intuitus
originarius; sarebbe un appetitus originarius: un appetito cioe che renderebbe
immediatamente presente il suo desideratum, che sarebbe di per sé causa
sufficiente della propria immediata realizzazione [...]. In breve: non esiste-
rebbe desideratum che, per essere soddisfatto, ci richiedesse di compiere un
percorso o di pazientare anche solo un attimo'®.

17" Apparso la prima volta in “Scheidewege”, nel 1972, il testo ¢ stato poi raccolto nel volu-
me di G. Anders, L nwomo ¢é antiquaro. I, cit., pp. 311-329.
'8 Ivi, p. 311.

239



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

L’ideale fantastico della completa e istantanea soddisfazione di qua-
lunque bisogno o desiderio corrisponde al risultato massimo della contra-
zione di spazio e tempo, della loro accelerazione e riduzione, vale a dire
dell'annullamento di qualunque percorso spaziotemporale necessario per
raggiungere uno scopo.

E a raggiungere il paese della Cuccagna che aspira da sempre I'essere
umano; eppure, egli ¢ destinato alla mediazione, costretto a compiere per-

corsi, condannato a faticare e ad attendere, giacché la sua natura “¢” spa-
ziotemporale; e questo szazus non sembra modificabile.

Ma — prosegue Anders con la sua ispida ironia — [questo dato di fatto]
viene anche accettato come tale? Viene accettato ancor oggi? Non ne sono
cosi sicuro. Al contrario, mi sembra che molte cose dimostrino la nostra

. . . . . » . .
speranza di superare questo stato di “dipendenza dalla mediazione”; addirit-
tura, che la principale ambizione della tecnica introdotta ed esercitata dalla
nostra epoca tenda a realizzare questo obiettivo di speranza'?,

vale a dire «la restaurazione della condizione di Cuccagna»*. E certamente
la tecnica dovrebbe assolvere questo compito, quello di accorciare o persi-
no di annullare ogni distanza spaziale e temporale, di «ridurre o rimuovere
quegli impedimenti che si frappongono tra bisogno e soddisfazione del bi-
sogno, tra desiderio e realizzazione del desiderio»*'; ma, a causa delle per-
verse logiche caratteristiche della dimensione tecnologica, il modo in cui la
tecnica “sta in mezzo” tra bisogno e soddisfazione in realta disattende quel
compito e al contrario, conclude Anders, «il tentativo di mediazione del-
la tecnica sta nel rendere superflua la mediazione»*. La tecnica non “serve”,
bensi “dirige” la generale accelerazione.

Fuor di metafora, il sistema tecnologico non ¢ pit di fatto mediale; non
si presta agli scopi stabiliti dagli umani, ma si ¢ fatto scopo in sé, e trascina la
vita degli umani, la loro organizzazione sociale, lavorativa, relazionale e per-
fino sentimentale, in un processo “espansionistico” che, dopo I'innesco at-
tivato dalla ricerca di progresso, procede oramai inerzialmente. Con la pro-
pria “rivoluzione”, la tecnica ha instaurato una vera e propria dittatura (che
peraltro prescinde dal sistema politico), ha decretato «il trionfo del mondo
degli apparati», il quale “consiste nel fatto che esso ha cancellato la differen-

¥ Ivi, p. 312.
0 Ivi, p. 313.
! Ivi, pp. 312-313.
2 Ivi, p, 213.

)

)

)

240



Vallori Rasini

za tra forme tecniche e sociali, rendendone infondata la distinzione” 2. Al-
lo stato attuale ¢ possibile constatare un buon grado di attuazione di quella
equazione che nel 1960 Anders proponeva ancora con qualche riserva: «ap-
parato = mondo»*. Tutto ¢ “pezzo” di un medesimo apparato, nella misura
in cui, laddove non sia propriamente porzione di macchina, il mondo ¢ ora-
mai solo potenziale «territorio di occupazione»®. Cosi ¢ e cosi ¢ stato, a par-
tire da quelle concezioni antropologiche occidentali che a vario titolo han-
no concepito I'essere umano come un Prometeo foriero di progresso: la foga
di appropriazione e sfruttamento, per la crescita, il miglioramento, la soddi-
sfazione personale e collettiva ha passato il testimone alla tecnica, ma man-
tiene la propria antica radice. Adesso pero, il Titano di un tempo mostra un
volto mesto e talora vergognoso, a chi lo scruti con attenzione: il suo vero
ruolo non va oltre quello di semplice azionatore e consumatore. In questa
veste, 'umanita puo dirsi ancora essenziale: dovendo perpetuare il proprio
lavoro di produzione e riproduzione, di crescita e progressione, per la mega-
macchina il consumo di prodotti — la «distruzione produttiva come fine del-
la produzione»*® — di qualunque genere, inclusi quelli bellici, costituisce un
momento imprescindibile.

Stando cosi le cose, al Nord come al Sud, a Oriente non meno che a
Occidente, da lungo tempo il mondo ¢ soltanto qualcosa “per” noi (e in
realtd adesso neppure pilt questo), e non (o non pit) “cid che ¢ con noi”,
come invece sarebbe auspicabile. Ben vengano dunque proposte di nuo-
va antropologia, tentativi e pratiche di “riprogettazione” del rapporto col
mondo, sempre che sia ancora possibile considerare non definitiva la de-
riva obsolescente dell'umanitd. Ma sarebbe opportuno preliminarmente
rovesciare il paradigma — nei fatti superato, eppure ancora euristicamen-
te deleterio — dell’homo creator, all’interno del quale anche la distruzione
continua a essere giustificata come insignificante prezzo per un (indefinito
e forse infinito) sviluppo in ascesa. L’ottimistico appello alla possibilita di
una metamorfosi antropologica, nella direzione di un recupero del rappor-
to col mondo, di riprogettazioni “educate” e realisticamente ecologiche?,

# Si vedano ivi, p. 97 e p. 99.

# Tvi, p. 100. Diceva infatti: «Per la veritd questo oggi non si ¢ ancora verificato, oggi gli
apparati si sono appena avviati sulla strada che porta verso questa equazione, anche se si conside-
rano gia come “candidati”, come parti dell’ “apparato universale” in divenire»; nell’attuale millen-
nio, perd, di strada ne hanno fatta molta, e quell’apparato ha raggiunto una straordinaria matura-
zione (ibidem).

5 Ivi, p. 101.

% Ivi, p. 265.

%7 Si veda ad esempio il saggio di U. Fadini dal titolo Metamorfosi antropologiche ed ecologia
“grigia”, in Id., Divenire umani, cit., pp. 15-26.

241



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

deve dunque anzitutto fare i conti con questo paradigma, su cui si ergo-
no nondimeno le strutture capitalistiche tecno-finanziarie. Le metamorfo-
si antropologiche, d’altronde, sono in atto da tempo, e massimamente per-
vasive e inquietanti si rivelano proprio quelle repentinamente subentrate
negli ultimi decenni, con I'avvento di una tecnicizzazione globale sempre
meno responsabile. Ecco, allora, che si confermano passi decisivi il ripristi-
no della responsabilita umana dinanzi al cambiamento, la correzione con-
creta delle modalita in cui si producono le metamorfosi, ma soprattutto
'impegno alla consapevolezza nell’agre umano:

cambiare il mondo non basta. Lo facciamo comunque. E, in larga misura,
questo cambiamento avviene persino senza la nostra collaborazione. Nostro
compito ¢ anche d’interpretarlo. E cid, precisamente, per cambiare il cam-
biamento. Affinché il mondo non continui a cambiare senza di noi. E, alla
fine, non si cambi in un mondo senza di noi?.

Nessuno, forse, lo ha saputo esprimere meglio.

% G. Anders, Luomo é antiquato, II, cit., p. 1(incipit): oltrepassando il noto passaggio del
Manifesto marxista, ma hegelianamente inglobandolo, Anders torna all'interpretazione del cambia-
mento come condizione indispensabile per intervenire sulle derive della contemporaneita.

242



STEFANO RIGHETTI

Per una filosofia nell'epoca della soggettivita
della tecnica

Il lavoro filosofico di Ubaldo Fadini mostra un percorso tanto coeren-
te quanto ricco di approfondimenti, sconfinamenti e curiosita, sempre ac-
compagnati dall’intenzione, perseguita con dedizione, di fare della filosofia
non solamente un esercizio accademico riservato a un pubblico esclusivo,
ma un impegno rivolto al presente, alle sue urgenze, fratture e possibilita.
Ein questo senso che il lavoro di Fadini ha potuto svilupparsi intrecciando
i temi “classici” dell’Antropologia filosofica (Gehlen in primo luogo) con
quelli della Scuola di Francoforte, di Adorno, Anders e Benjamin soprat-
tutto, fino alle analisi di autori piu singolari (come Canetti e Marquard) o
“indirettamente” filosofici come Luhmann, in un dialogo costante con al-
cuni autori contemporanei, con i quali il suo lavoro si & spesso incrocia-
to: Virilio, i promotori pitt importanti dell’ Operaismo (Panzieri e il primo
Tronti, Negri), da cui sono derivate anche le sue analisi sul post-fordismo;
fino a quello che ¢ diventato nel tempo il suo riferimento teorico forse piu
stimolante, Deleuze.

A tenere unito questo ampio insieme di riferimenti (che include ov-
viamente i presupposti “classici” di Marx e di Nietzsche) ¢, come dicevo,
il perseguimento di una particolare inclinazione della filosofia, che vede il
suo esercizio come necessaria attenzione critica alla “fenomenologia” del
presente — e, in questo senso, come impegno direttamente politico. Incli-
nazione che in Fadini si ¢ concretizzata, a livello teorico, in una generosa
varieta di lavori nei quali, come nel suo magistero accademico, i riferimen-
ti appena enunciati sono stati originalmente riletti e reinterpretati sempre
in ragione di urgenze teoriche concrete. Com’¢ avvenuto per esempio con
il tema della nuova antropologia, con il definirsi dei nuovi «legami tra uo-
mo e tecnica» imposti dai processi di artificializzazione della natura; e con

243



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

il tema (per Fadini altrettanto decisivo nella condizione attuale) dell’Isti-
tuzione, intesa (come possiamo leggere in uno dei suoi ultimi lavori) non
secondo il formale «primato della “legge” (fatta tradizionalmente valere
come “essenza” della societd)», ma come espressione creativa della vita as-
sociata (e dunque «come “un sistema di mezzi”, “indiretto, obliquo, in-
ventato”, vale a dire culturale»', secondo la lettura che Deleuze ne offre in
Istinti e istituzioni* — di cui Fadini ha curato insieme a Katia Rossi la tra-
duzione italiana —, il quale Deleuze I'ha a sua volta riletta con questo par-
ticolare significato attraverso Hume).

Si tratta di temi a cui Ubaldo Fadini ha dato nel corso del suo lavo-
ro uno sviluppo costante, dai primi lavori sull’antropologia filosofica alla
fine degli anni 80, a quello sulla soggettivitda moderna all’inizio degli anni
90, e che attraverso 'approfondimento del pensiero di Deleuze (oltre che a
quello degli autori tedeschi a Fadini pitt familiari), porta sulla fine di quel
decennio, ricco per molti versi di stimoli teorici e culturali, a quello che &
certamente uno dei testi pitt importanti di Fadini, anche per la sua collo-
cazione temporale, a cavallo del nuovo secolo: quel Pincipio metamorfosi?,
in cui i temi che egli aveva precedentemente raccolto e analizzato sono qui
ripresi in una lettura della soggettivita contemporanea alla luce delle tra-
sformazioni che lo sviluppo tecnico-informatico stava in quel periodo in-
troducendo in ogni ambito della vita sociale e produttiva, cambiando in
modo profondo non solo il sistema del lavoro, ma anche le relazioni socia-
li, I'idea stessa di cultura e, di conseguenza, anche ambiti e temi della ricer-
ca filosofia. Analisi che Fadini ha proseguito negli anni fino agli ultimissi-
mi lavori, dove il tema della soggettivita e quello del suo rapporto con le
trasformazioni tecnico-sociali ¢ ripreso, con coerenza di lettura, per sotto-
lineare i limiti di quella trasformazione rispetto alle promesse che essa ave-
va fatto dapprima immaginare.

Gia all'interno di Principio metamorfosi, tuttavia, Fadini sottolineava,
citando Gehlen, come «di fronte a uno sviluppo sempre piti accelerato del-
la tecnica, che rischia di procurare all'uomo un “oceano di insicurezza”, si
deve trovare una via che soddisfi il bisogno fondamentale di un essere cosi
precario»?. Questa necessita, in quegli anni di grande fervore e entusiasmo

' U. Fadini, Disattivare. Un'idea di filosofia, Milano, ombre corte, 2024, p. 54.

> G. Deleuze (a cura di), Instincts et institutions: textes choisis et presentes par G. Deleuze,
Revue Philosophique de la France Et de I'Etranger, Paris, 1954, Hachette, 1968; trad. it. di U.
Fadini e K. Rossi, Istinti e istituzioni, Milano, Mimesis, 2002.

3 U. Fadini, Principio metamorfosi. Verso un antropologia dell artificiale, Milano, Mimesis,
1999.

4 Ivi, p. 12.

244



Stefano Righetti

per le nuove tecnologie — in cui lo spazio virtuale sembrava porsi come nuo-
vo ambito in cui ridare vita anche alla critica sociale e al processo di demo-
cratizzazione (dopo che questi erano andati incontro al loro fallimento alla
fine degli anni 70) —, poteva essere contemporaneamente riletta da Fadini
tenendo presente, dietro 'entusiasmo e le promesse che le nuove tecnologie
sembravano suscitare in modo unanime, quel principio di «contenimen-
to» o di prudenza che le riflessioni di autori politicamente agli antipodi, per
quanto culturalmente prossimi, come Gehlen, Anders e Benjamin, aveva-
no espresso nei confronti della tecnologia e dei suoi effetti sulla soggettivita.

Effetti che lo sviluppo della rete e della comunicazione via internet
rendevano ormai evidenti, per quanto in un diverso contesto tecnologico.
O meglio, il problema di doversi confrontare con il tema, proprio all’«idea
gehleniana che il progresso tecnologico possa favorire un ritorno, appunto
“artificiale”, dell'impulsionalita naturale, realizzando un esonero culturale
eccessivo che impedirebbe la costituzione di quella personaliti che soltanto
si puo delineare attraverso il commercio pratico con gli uomini e le cose»’;
e in piu con l'avvertenza, che ¢ di Benjamin e soprattutto dell’Anders di
L’uomo é antiquato®, di un rischio concreto di «perdita di esperienza» con
cio che questa comporta sul piano individuale; o, come scrive Fadini, della

nientificazione del tempo nell’epoca della universalizzazione della tecnica,
a cui ¢ imputata quella “vergogna prometeica”, quel disagio esistenziale che
¢ provocato dalla presa di coscienza del dislivello che si ¢ manifestato tra
I'uomo e il mondo “artificiale” dei prodotti, momento di un percorso che

<« » « )’7
va da un “uomo senza mondo” a un “mondo senza uomo”’.

Cio che gli anni 90 rendono infatti evidente ¢ che un insieme di nuo-
vi saperi scientifici ha ormai avviato, in forme sempre piu pervasive, quel-
la complessa ibridazione dell'uomo con la tecnica che da lungo tempo
rappresentava ['obiettivo e I'aspirazione della fantasia occidentale, e che in-
sieme al sogno di sconfiggere la morte, il dolore, la fatica ha motivato I'e-
voluzione tecnologica — anche se il capitalismo ha piegato questa aspirazio-
ne nei termini dell’accelerazione produttiva e di un nuovo asservimento.

> Ivi, p. 13.

¢ G. Anders, Die Antiquiertheit des Menschen, voll. I-1I, C.H. Beck, Munich 1956, 1980;
trad. it. di L. Dallapiccola, L uomo é antiquato, Milano, Il Saggiatore, 1963; Torino, Bollati Borin-
ghieri, 2007.

7 U. Fadini, Principio metamorfosi, cit., p. 13.

245



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Se attraverso le analisi di Popitz® (in quegli anni senz’altro centrali) possia-
mo quindi dire che esiste, e si & certamente formata nel tempo, un’estetica
della macchina, Principio metamorfosi pud invece affermare che «[d]ell’e-
stetica della macchina e del suo splendore geometrico» si dovra ora tenere
«particolarmente presente il “tipo naturalmente crudele” che risultera dalla
connessione dell’organismo umano con I'accelerazione dello sviluppo tec-
nologico, riprendendo cosi un termine di discussione tipicamente da “fi-
losofia della tecnica”»”.

La complessa trasformazione che la relazione con la macchina implica
(tra supporto alle carenze naturali e costrizione — e quindi definizione — di
una soggettivita in grado di liberarsi dai limiti dell’'umano), e la condizione
produttiva e sociale che lo sviluppo informatico avvia in quegli anni su lar-
ga scala, non modificano soltanto i vecchi rapporti produttivi (basati anco-
ra su una integrazione uomo-macchina puramente passiva, come nel “vec-
chio” esempio della catena di montaggio), ma permettono di immaginare
anche nuovi spazi di possibilita e autonomia nei quali I'interazione tra es-
sere umano e tecnologia potra infine invertirsi, liberando quest’ultima dal-
la sua funzione meramente produttiva. O dando alla tecnologia nuove for-
me e obiettivi, svincolati (almeno in parte) dalle finalitd economiche che
hanno sostenuto 'incremento delle capacita lavorative all'interno del capi-
tale. Del resto, scrive Fadini, richiamando in cio le analisi di un altro stu-
dioso tedesco, assai prossimo alla Scuola di Francoforte,

[¢] in questo contesto che si puo rilevare come le “nuove tecnologie” non
siano del tutto riconducibili alla dimensione del “complemento o prolun-
gamento organico” oppure alle macchine a vapore del secolo scorso: esse
presentano, come sottolinea O. Negt, un elemento di indubbia “novita”,
“sia per quanto riguarda il potere oggettuale e del tutto inorganico della
loro possibile forza di distruzione che per quanto concerne la loro possibilita
di emancipazione”'’. Per questo motivo non perde di attualita il richiamo
adorniano a dare la dovuta attenzione a cio che s’intreccia nel concetto di
“societa industriale” [...], vale a dire lo sviluppo della tecnica e lo sviluppo

8 H. Popiz, Der Aufbruch zur artifiziellen Gesellschaft. Zur Anthropologie der Technik, Tiibin-
gen, Mohr, 1995; trad. it. di G. Auletta, Verso una societa artificiale. Il lavoro dell’'nomo e ['evoluzio-
ne tecnologica, prefazione di F. Ferrarotti, Roma, Editori Riuniti, 1996.

* U. Fadini, Principio metamorfosi, cit., p. 17.

' O. Neigt, Lebendige Arbeit, enteignete Zeit. Politische und kulturelle Dimensionen des
Kampfes um die Arbeitszeit, Frankfurt-Main-New York, Campus-Verlag, 1984; trad. it. di L. Lo
Campo, Tempo e lavoro, Roma, Edizioni Lavoro, 1988, p. 160.

246



Stefano Righetti

delle forze produttive umane oggettivate nella tecnica, che non possono
essere messe semplicemente sullo stesso piano''.

E in questi termini che puo allora prendere senso I'aspirazione a una
fuoriuscita dalla macchinazione, come la definisce Fadini. Ma se questa
possibilita ha mostrato un’effettiva realizzazione nell’arte, quando I'arte ¢
riuscita a rovesciare la spinta verso il vuoto che la funzionalita produtti-
va determina sul piano soggettivo in una «costruzione pratica di senso» 2
(come avviene per Fadini nella poesia di Celan), ¢ pero a livello del lavo-
ro socializzato (di quella «figura “universale” del General Intellect, [...] da
intendersi come matrice o orizzonte della costituzione sociale e della sua
riproduzione» *) che questa evenienza sembra esprimere oggi per Fadini la
sua maggiore promessa, secondo quella che ¢ stata la lettura di Marx e dei
Grundpisse da parte dell’Operaismo:

Si puo cosi ancora considerare fertile la critica marxiana del “lavoro”
(che si articola oggi come critica im-mediata del potere: in termini foucaul-
tiani), in quanto ¢ nella capacita decisiva di innovazione, di cooperazione
del lavoro vivo, che si struttura e si dispone il “potere istituente”. Il punto di
vista di quest’ultimo ¢ mobile, “aperto” e non si chiude mai: la sua estensio-
ne e la sua intensita derivano da una serie di condizioni date dalla sua ten-
denziale egemonia del lavoro immateriale, dalla riappropriazione del sapere
tecnico-scientifico (sempre pitt difficilmente separabile, in termini di coer-
cizione, dalla cosiddetta “intellettualitd-massa”), dal consumarsi del valore
di distinzione tra la dimensione produttiva e la vita sociale, tra quest’ultima
e il mondo individuale, tra 'economico e la forma di vita (sapere, politico e
vita si connettono profondamente ed ¢ in questo contesto che si articolano
le pratiche di soggettivazione) .

Ma a livello dell'individuo quali conseguenze determina questo con-
fronto con la macchinazione? Perché, come sottolinea lo stesso Gehlen,
quella che chiamiamo la societa industriale si caratterizza per un lato per
una sempre maggiore astrazione, accompagnata da una progressiva sosti-
tuzione del lavoro umano dal lavoro delle macchine; mentre dall’altro, la
macchina da luogo a un’esperienza che appare, sul piano individuale, dif-
ficilmente arginabile: «responsabile di quel senso di estraneazione che at-

""" U. Fadini, Principio metamorfosi, cit., pp. 101-102.
2 Ivi, p. 112.
3 Ivi, p. 136.
4 Ivi, p. 139.

247



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

tanaglia I'essere umano, costretto a rifugiarsi nei territori sterili e irreali di
una interiorita esasperata e nevrotica» .

Questa considerazione permette di avvicinarci a quello che ¢ senza
dubbio un elemento centrale nel percorso di Fadini, quello che indica nel
rapporto tra questa forma «esasperata e nevrotica» di interioritd (ma in
quanto tale residua nello sviluppo post-industriale e in cio che questo ha
significato per la dis-organizzazione dei movimenti sociali) e cio che da es-
sa pud ancora derivare — non solo nel senso del puro adeguamento (o, peg-
gio, della dipendenza) dal sistema della macchinazione, ma anche per la
sua possibile critica e resistenza. Dato che, come gia la ricerca psicanaliti-
ca ha consentito di affermare a proposito dello sviluppo umano cogniti-
vo, «la formazione mentale» si collega a «quella dell’individuo sociale, che
si concretizza sempre in un complesso di significazioni relazionali»; e che
’istituzione del pensiero non ¢ dunque scindibile dalle pratiche di socia-
lizzazione (di “individualizzazione” sociale) entro le quali prende corpo la
capacita stessa di pensare»'°.

Al problema del rapporto tra individualita, macchinazione, astrazio-
ne crescente e possibilita della filosofia, il lavoro di Fadini ha dedicato ne-
gli anni un’intensa riflessione. Alcuni dei lavori piu recenti offrono uno
sviluppo di questi temi anche per quanto riguarda le figure interpretati-
ve, elaborate da Fadini, nella consapevolezza del contesto in cui il pensie-
ro deve oggi misurarsi. In Disattivare. Un’idea di filosofia", questa attenzio-
ne permette di ribadire la necessita, per la filosofia, di dare di nuovo valore
a una «rappresentazione conflittuale» '® della realta, in cui mantenere aperta
la possibilitd concreta della differenza. Quella «manifestazione del possibi-
le dell'impossibile» ? che Fadini assume, attraverso Deleuze, nel senso del-
la «dinamica della fine» mai pienamente compiuta, ma che proprio grazie a
questa sua incompiutezza mantiene aperta la possibilita di un compimento
dell’'impossibile, ovvero della differenza. Anche se il contesto in cui un pen-
siero critico ¢ chiamato attualmente a inserirsi appare il meno favorevole.

Fadini ha ben chiaro che la dinamica dell'impossibile sembra aver
perso nel presente ogni possibilita. Il che ¢ quindi il motivo per cui Disaz-
tivare deve fare i conti innanzitutto col rifiuto generalizzato a mettere in
discussione i discorsi che guidano oggi I'agire sociale, e che danno alle mo-
dalita in cui lesistenza appare oggi scontata il presupposto non tanto di

5 Ivi, p. 149.

1 Tvi, p. 221.

7" U. Fadini, Disattivare. Un'idea di filosofia, Milano, ombre corte, 2024.
18 Ivi, p. 30.

¥ Ivi, p. 40.

248



Stefano Righetti

un senso quanto di una necessita non facilmente aggirabile. Ma proprio a
fronte di questo, scrive Fadini,

[s]ottolineo immediatamente che voglio tentare qui un affondo rischioso in
direzione della presa d’atto che molto nell’oggi concorre a una determina-
zione della nostra soggettivita risolta su piani di sempre maggiore dipenden-
za. Non che quest’ultima sia aggirabile ma la mia convinzione ¢ [...] che sia
possibile restituirla a quella sua inesorabile parzialita che ne segnala infine la
provvisorietd, la temporaneita [....]. E questo il mio modo di fare i conti con
le dipendenze, quelle che si ripropongono di solito con un automatismo,
comunque per alcuni sospetto, in tempi di apparente normalita, e pure con
altre, piti recenti e relativamente “nuove” che si sono particolarmente affer-
mate nella particolare contingenza che stiamo vivendo®.

Di fronte all’apparente normalita del macchinico ¢ allora fondamen-
tale individuare quelli che Fadini chiama qui i «piani di ricaduta e riarti-
colazione del motivo della disattivazione»?' — che Fadini rilegge in questo
contesto attraverso due autori in particolare: il Deleuze di Bartleby o la for-
mula e lo Handke del Saggio sulla stanchezza®. Perché a questo punto, la
riflessione sull’attuale condizione di «dipendenza» e sul suo automatismo
non pud che coinvolgere la dimensione dell'To. Che invece di porsi come
principio di liberta ha invece finito per rivelarsi (nietzschianamente) come
motivo (e struttura) di dipendenza: 'espressione di una dimensione socia-
le oggi definita in termini puramente produttivi e, in quanto tali, negati-
vamente conflittuali ed egoistici.

La liberazione deve dunque darsi come uscita da ci6 che I'lo, cosi defi-
nito, rappresenta: come «fuga» verso una dimensione differente dell’identi-
ta e del rapporto tra soggettivita e esterioritd. Ma su che cosa fondare la fu-
ga dall'lo? Come attenuare la dimensione della sua esclusivita a vantaggio di
un’altra possibilita di relazione e di identitd? Quale condizione interiore puod
permettere all'lo di attenuare, disattivandola, la sua forma puramente fun-
zionale e assogettata? Peter Handke ha indicato questa possibilita nella szan-
chezza. Nel senso, aggiunge Fadini, che nella stanchezza ¢ possibile coglie-
re «cio che vale come [...] premessa essenziale, I'effettuazione di una “crisi”,
di un “trapasso”, di un “superamento”»*. E nonostante la stanchezza corri-

2 Tvi, pp. 40-41.

2 Ivi, p. 36.

> P. Handke, Versuch diber die Miidigkeit, Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 1989;
trad. it. di E. Ganni, Saggio sulla stanchezza, Milano, Garzanti, 1991.

» U. Fadini, Disattivare. Un’idea di filosofia, cit., p. 44.

249



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

sponda al momento del fallimento, almeno nel senso della non-adattabilita
alle condizioni imposte di cui dicevamo (prima tra tutte quella del discipli-
namento sociale), allo stesso tempo il fallimento coincide, nella stanchezza,
con la percezione di una estraneita alle condizioni del macchinico, in gra-
do di spingere verso la ricerca di una nuova vicinanza (almeno fra pari), per
comprensione «‘comune’». E in quanto «comune»** che puo cosi risolversi
anche in una nuova forma di

stanchezza “operosa”, collettiva, da opporre al “mucchio dei non stanchi”,
[...] che ancora operano impuniti e spavaldi costringendo lo stanco alla
condizione dell’isolamento?.

Ma ¢ un isolamento che non si restringe, cosi inteso, in una perdita
o rinuncia, ma nella forma della consapevole fuga e della presa di distanza
— dell’uscita volontaria e del rifiuto. Perché «la stanchezza ¢ sempre “pen-
sante”», ricorda Handke; e il suo problema «“gravoso”»%. Anche, possia-
mo aggiungere, se la psichiatrizzazione generalizzata dei comportamenti
cosiddetti a-sociali vorrebbe ridurla a patologia. E proprio in quanto pen-
sante, e pensante il problema del proprio essere-nel-mondo, la stanchezza
puo allora essere anche il presupposto per un diverso rapporto con gli al-
tri (perché «le stanchezze di cui qui si parla» ricorda Handke «vogliono es-
sere condivise»”, non nascoste). Cosi che da forma di impotenza essa puo
divenire possibilita: presupposto di un allargamento dell’lo al di la e oltre
i confini circoscritti del proprio, apertura

che rimanda a dimensioni ignote, meglio: ad ambiti di virtualitd/potenzia-
lita ancora da attuare e che altrimenti rimarrebbero del tutto clandestini,
per non dire banditi. E invece con la “sana stanchezza” il soggetto si ritrova
sdoppiato, moltiplicato virtualmente, recuperando in tal modo tutte le ra-

gioni specifiche e di opposizione reale che sono proprie del clandestino e del
bandito?.

Sono allora soprattutto Deleuze e Benjamin gli autori con cui Fadini
puo affinare ulteriormente il discorso sulla soggettivita stanca. Il Deleuze

2 1vi, p. 45.

B [bidem.

2 Ibidem.

7 1Ivi, p. 49.

% Ivi, pp. 49-50.

250



Stefano Righetti

del testo su Carmelo Bene?, nel quale la stanchezza si fa espressione di una
soggettivita di «minoranza» che, in quanto tale, mantiene la «potenza di un
divenire»®’, con cui la presa di coscienza diventa possibilita, aggiunge Fa-
dini, «non piegabile al compito delle interpretazioni o del dover comun-
que cercare delle soluzioni»?'. O per lo meno, non nel senso in cui que-
ste dovrebbero darsi, secondo la logica che presiede I'automatismo sociale.

La lettura di Brecht e di Benjamin da parte di Ferruccio Masini per-
mette a Fadini di approfondire ulteriormente questo discorso, avvicinan-
do la soggettivita stanca allo straniamento della scena teatrale nella quale,
assumendo la terza persona, I'attore da vita a un’alterita che si da, appun-
to, come liberazione dalle limitazioni dell’To. Ma & con il Deleuze de L -
sausto® che Fadini pud completare questo discorso, facendo della distin-
zione deleuziana tra «[’essere stanco» e «I’essere esausto» la via per rileggere
anche il motivo della stanchezza di Handke.

E a partire da queste osservazioni che arrivo alle annotazioni deleuziane
riferite alle condizioni dell’essere stanco e dell’essere esausto che si ritrovano
in un suo testo su alcune opere televisive di Samuel Beckett, apparso nel
1992. L'essere esausto ¢ la condizione di colui che ha esaurito tutte le pos-
sibilita, mentre lo stanco dispone comunque ancora di possibilita, appunto
non realizzate. In ogni caso, I'esausto mantiene tuttavia un rapporto con la
dimensione del possibile che lo porta “a rinunciare a ogni tipo di preferenza.
A qualsiasi organizzazione degli obiettivi, a ogni forma di significato” .

Per cui, aggiunge Deleuze, solo I'esausto, in quanto egli ha ormai ri-
nunciato a ogni bisogno, e chiuso con ogni necessita di darsi uno scopo e
un significato particolari, puo farsi cosi «scrupoloso», nell’aspirazione ad
«esaurire il possibile» attraverso I'arte combinatoria del gioco, da aprire a
tutte le variazioni immaginabili, senza doversi interessare «di quel che po-
trd accadere»®. E, come i personaggi di Beckett sulla scena, scomporsi in
una molteplicita di identita e dimensioni nelle quali esaurire (o, meglio, vi-
vere ancora) tutti i percorsi possibili.

¥ G. Deleuze, Un manifésto di meno, in G. Deleuze e C. Bene, Sovrapposizioni, Milano, Fel-
trinelli, 1978.

30 Ivi, p. 91.

3t U. Fadini, Disattivare. Un’idea di filosofia, cit., p. 33.

32 G. Deleuze, L’Epuisé, Paris, Les Edition de Minuit, 1992; trad. it. a cura di G. Bompia-
ni, Milano, Nottetempo, 2015.

3 U. Fadini, Disattivare. Un’idea di filosofia, cit., 38.

3 Ivi, p. 91.

251



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Ma se 'esausto porta a compimento la “fatica” (emotiva, sociale, e
quindi politica) dello stanco, lo stanco puo far valere per Fadini un’ultima
espressione critica, allorché il «ribaltarsi» della sua stanchezza in irritazio-
ne gli apre un’ulteriore via di fuga. Di fronte a una macchina sociale appa-
rentemente ineludibile, I'irritazione costringe infatti lo stanco a un’ulte-
riore ricerca del possibile, laddove I'esausto sembra invece procedere senza
pil obiettivi né direzioni prefissate, se non quelle di mettere in discussione
tutto cid che soffoca la sua liberta di agire. La stanchezza puo ancora far-
si, anche in questo caso, terza persona, divenire teatrale, ma deve farlo as-
sumendo i panni di una soggettivita scontenta e scontrosa che, proprio per
questo, si sente perd libera di indicare tutto cid che gli appare come la cau-
sa insopportabilmente della sua stanchezza. Nel senso, scrive qui Fadini se-
guendo ancora Handke, che ¢ solo

questo trascorrere (un vero e proprio ribaltarsi) della stanchezza in irrita-
zione e poi ancora in “malevolenza” a favorire qualcosa che aveva gia fatto
capolino nell'infanzia: la spinta a uscire fuori, ad andarsene, quello slancio
che si confinava in uno spazio ristretto, in una stanza d’affitto, periferica,
ai margini della citta, nella quale prendeva corpo una stanchezza differente,

sconosciuta in precedenza, la “stanchezza solitaria”®.

Ma proprio dall’esilio di quella marginalita lo stanco poteva allora
giocare la sua ultima carta: trasformarsi nell’abbandono ludico e senza fil-
tri dell’esausto e della sua arte del possibile.

Questa trasformazione ¢ quella a cui, rovesciando i paradigmi del sag-
gio accademico, Ubaldo Fadini da a sua volta forma nel volume dal tito-
lo Dialoghi con l'amico insonne. La perdita del peggio, dove le figure del-
«esausto» e dello «stanco» sono reinterpretate in prima persona, come
sdoppiamento e alter ego dell’autore e insieme come suo interlocutore in
in-esausta veglia e attivitd. Rappresentazione di un ruolo filosofico in fu-
ga da quello in cui listituzionalizzazione ha ormai costretto 'esercizio del
pensiero; ma contro cui la filosofia pud giocare la sua riserva di possibili-
ta — purché questa abbandoni ogni rivendicazione d’identita priva di au-
to-ironia: come quando «dalla mia finestra», scrive il personaggio-autore,
«da qualche parte in quella citta, scorgo Schmidt con una busta della spe-
sa da supermercato»*.

% U. Fadini, Disattivare. Un’idea di filosofia, cit., pp. 44-45.
3 U. Fadini, Dialoghi con l'amico insonne. La perdita del peggio, Firenze, Clinamen, 2023,
p- 19.

252



Stefano Righetti

Nell’affrontare questo compito, Fadini non disdegna di tracciare iti-
nerari fin nelle zone pil rischiose («A volte, per passare il tempo, ritornia-
mo ai cari e vecchi “luoghi comuni”, forse con un po’ di malinconia»*).
Ma se il tema sentito ¢ quello di indagare il rapporto tra quotidiano e pen-
siero, alla ricerca di come questo possa darsi in termini positivi (al di 1a del-
la distanza di sicurezza che la filosofia ha finito per erigere nei confronti di
tutto cid che non sembra meritare la sua attenzione, perché ne mette ironi-
camente in discussione le certezze), la forma con cui questa riflessione ¢ re-
gistrata e diventa narrazione (altro genere inviso al pensiero “puro”), ¢ qui
provocatoriamente quella diaristica delle pagine social, in cui Fadini rida
forma a un modello che ben conosce e ha frequentato — anche qui a parti-
re da Nietzsche, Benjamin, Adorno, Celan.

Prendendo percid avvio da un presupposto indicibile (Iesercizio del
pensiero corre oggi il rischio di una banalizzazione forse maggiore) la rifles-
sione sul presente, consumate una volta per tutte le autonomie dell’auten-
tico, deve misurarsi con la propria estrema solitudine di fronte a tutto cio
che sembra potenzialmente negare (poiché non la richiede pit, ’ha a priori
abolita) ogni profondita. Ma la prima negazione, avverte Fadini, il pensie-
ro sembra in realtd infliggersela da sé, prima con I'«autoreferenzialita» del-
lo specialismo e poi con il tentativo di piegarne facilmente il dizionario in
modo mediaticamente utile:

un blaterare incessante a proposito di felicita e infelicita (mi viene qui in
mente soltanto Benjamin e I'immagine di uno spavento qualsiasi frenato
quando ci si vede allo specchio... qualcosa del genere, insomma). Ma sono
immagini “remote” che rimuovono forse il disagio provato davanti all’enne-
sima riproposizione dell’idea che il presente “vissuto” sia comunque quello
pili importante, nel “bene”, difficilmente rappresentabile oggi, e nel “male”,
individuale e collettivo™.

Ma se il reale confonde, il pensiero deve accettare il rischio di risalire
la confusione diventandone parte. Che vuol dire, anche qui, disporsi alla
molteplicita invece che all’unita di #7 senso: ingannare il caos doppiando
la propria voce e la propria identita. Perché I'identita (quando non ¢ mes-
sa in discussione) impone alla filosofia e al pensiero, come gia al soggetto,
la falsa sicurezza di una camicia di contenimento. E il male attuale, quello
che oppone irrimediabilmente (forse) il 7io al nostro e al collettivo; e che

37 Ibidem.
3% Ivi, p. 18.

253



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

sembra aver dissolto le possibilita di quell’essere singolare plurale di cui par-
lava Deleuze. Eppure, solo riducendo, e falsificando, I'esercizio della filo-
sofia il filosofo potrebbe identificarsi, in modo del tutto riduttivo, con I'i-
dentita del sé e dell'lo. In filosofia, scrive Fadini, ¢ vero piuttosto che «il
mio ¢ filosoficamente spezzato in “m/io”»; ed ¢ «solo in questa duplicita e
complicazione di sé» (nella consapevolezza di cio che questa divisione in-
terna al pensiero comporta) che «il m/io puo allora tornare al pensiero del
“nostro”»*; che l'esercizio del pensiero non pud essere confuso con I'im-
porre «il mio modo di sentire/vedere»; e che la filosofia non puo farsi «an-
sia di prestazione» per rimanere al contrario «“ansia di attenzione”, quel-
la che puo servire a stringere “mani vere” (come ricorda il poeta degli anni
“scortecciati dalla malinconia” [Celan, ndr]»“.

Questo sdoppiamento, che il pensiero permette e richiede a un tem-
po, ¢ rappresentato da Fadini nel personaggio del doppio a cui il libro ¢ de-
dicato e nel quale, come 'ombra del viandante di Nietzsche, il m/io si fa
dissonanza e alterita interiore, veglia insonne del pensiero, identita e alteri-
ta, specie quando «[l]e nottate insonni mi consentono perlomeno di chiac-
chierare con il mio amico (pill insonne di me, se possibile... e molto me-
no pigro)»*!.

Sdoppiato cost il soggetto del pensiero, il rapporto tra 'autore e il suo
altro puo quindi assumere la forma del dialogo e del confronto, a volte per-
fino del conforto e (per 'autore) del rifugio:

Stamani, purtroppo di corsa, ho visto delle belle persone e poi di nuovo
in pista, guidando con I'amico ‘insonne’, muovendomi contro-tempo, con-
trovento, prendendo in faccia di tutto e di piti. Meno male che c’era I'amico
a farmi compagnia, a scherzare sul by-pass mentale ormai indispensabile
mentre il cuore continua stentatamente a battere. ‘Metaphorein’ ... mi dice,
scherzando, ma verso dove e per chi?*?

Ma lo scherzo puo essere in certi casi anche severo: I'amico «[ml]i fa
Pelogio del rigorismo in ambito “morale”. Capisco cosi che si tratta di una
nottata aspra. Scherza ovviamente ma sottolinea che considera tutti colo-
ro che in qualche modo provano soddisfazione del proprio “io” in termini
criminalmente complici»%.

3 Ibidem.

O Ibidem.

4 Ivi, p. 19.
2 Ivi, p. 47.
 Ivi, p. 104.

254



Stefano Righetti

Lo sdoppiamento ha perd un effetto di moltiplicazione, mantiene il
pensiero nell’esercizio della veglia: impedisce tanto il riposo che la tregua,
soprattutto quando il dialogo si sofferma su questioni senza uscita e solu-
zioni date, rimanendo inevitabilmente a#tivo, impossibilitato a concludersi:

Riesco finalmente quasi ad addormentarmi dopo una bella lettura ... e
sento l'arrivo di un messaggio sul cellulare. E I'amico “insonne”. Chiamo,
quasi alle prime luci dell’alba, e mi dice tutto d’'un colpo che ha ragione
Adorno (anche se poi siamo dei “krahliani” da tempi memorabili) quando
sostiene pill 0 meno che la vita “vera” ¢ soprattutto “falsa”*.

Perché rincorrere 'autenticita senza porsi il problema del suo rappor-
to con la banalitd vorrebbe dire votarsi al suo contrario. E solo la Jalsiti del
doppio a poter dire il vero, a raccoglierlo dal fondo dell’in-certezza facen-
dolo brillare oltre I'ingannevole evidenza dietro cui si nasconde.

Viceversa, abbandonato alla convinzione della sua (presunta) identi-
ta e autonomia, il pensiero non puo che mostrarsi per forza di cose nella
forma di un auto-compiacimento: estinguersi «nella sconfortante medio-
crita dei prodotti teorici come strumenti di mercato ed espressioni “sa-
pienti” del capitalismo all’opera»®. Solo sdoppiando (e contraddicendo)
la propria voce il pensiero puo allontanare la vacuita della soddisfazione di
sé, scavalcare il limite dell’appagamento narcisistico, della “verita” rappre-
sentabile e vendibile, e rinnovare in modo (solo apparentemente) minore il
gioco in realta mai esauribile che il suo esercizio richiede: quello di riporta-
re il mio al noi. Movimento che permette di far riafliorare il reale nella sua
ineluttabile verita, come cio a cui il pensiero non puod smettere di mirare,
pena la perdita di valore del suo stesso pensare; ma da cui deve al tempo
stesso pendere le distanze, se non vuol correre il rischio, come Fadini la de-
scrive, della confusione con il vuoto:

Non leggo pili regolarmente i quotidiani (salvo quello a cui sono affezio-
nato e che ogni tanto addirittura mi ospita). Un po’ ¢ colpa della lettura di
Karl Kraus, di tanti anni fa e che ¢ rimasta scolpita nella mente; poi anche
della scorpacciata di teorie critiche della comunicazione. Mi capita perd
di prendere per abitudine, il venerdi, il quotidiano con I'inserto. Di solito
lo faccio al supermercato quando mi fermo per qualche minuto davanti al
piccolo reparto di giornali e libri (giornali da cui arriva, per via della prima
pagina esposta, il tanfo padronale)“.

“ Ivi, p. 81.
 1vi, p. 46.
4 Ivi, p. 111.

255



ORSOLA RIGNANI

Dis-attivazioni provvisorie per (s)oggetti dis-forici,
dis-obbedienti e stanchi

1. Premessa teorico-esistenziale: dis-ambientamento

Disobbedisco alle buone pratiche di scrittura (accademica), esordendo
con due citazioni — una da Celati e una da Fadini —; che d’altra parte con-
sidero fondamentali per la tessitura di questo saggio poiché esprimono ef-
ficacemente, ciascuna a suo modo nonché nel loro essere da me abbinate,
lo stile di pensiero, le scelte teoriche e la componente personale — tra loro
inter-implicati — che ne stanno alla base e I'informano.

«[...] Alice sbaglia tutto, non riesce a essere dalla parte del discorso di
qualcuno, ricade continuamente nella sua lateralita rispetto al gioco delle
parti. Essere disambientati ¢ stare in un certo posto non tuo, usare una lin-
gua ufficiale per necessita, circolare a lato delle istituzioni»'.

«Ma bisogna smontare se stessi. Questo compito/esercizio dello
smontaggio [...] a favore di nuove possibilita di composizione, di un re-
spiro vitale appunto differente, ¢ cid che mi permette un movimento ulte-
riore in vista del confronto ravvicinato col motivo del disattivare che ap-
punto trova una prima chiara collocazione all’interno della costellazione
teorica dell’antropologia filosofica moderna»?.

v Alice disambientata. Materiali collettivi (su Alice) per un manuale di sopravvivenza, a cura di
G. Celati, Firenze, Le Lettere, 2007, p. 20. Il testo ¢ un esperimento di scrittura collettiva realizza-
to al DAMS di Bologna nel 1977. Di esso dice U. Fadini, Disattivare. Un’idea di filosofia, Verona,
ombre corte 2024, p. 102: «lo stimolo di tale impresa ¢ tale da provocare — attraverso la figura-chia-
ve della letteratura vittoriana del “nonsense”: Alice — un effetto di spaesamento che puo spingere la
ricerca filosofica a rivedere criticamente le sue pratiche.».

2 U. Fadini, Disattivare, cit., p. 12.

257



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Nello scrivere un contributo per un volume in onore di Ubaldo Fadi-
ni, non posso, allora, come anticipato, fare a meno di intrecciare la dimen-
sione teorica con quella biografico-esistenziale, facendo via via i conti con
ricordi di personale disambientamento e di conseguente emergenza, in me,
di istanze sempre pill urgenti di smontaggio e di disattivazione.

Mi riferisco alla Firenze di fine anni Novanta con la sua Facolta di
Scienze della Formazione nella quale sono approdata e ho a lungo lavorato
senza smettere di sentirmi tanto o poco disambientata, sia sul piano scien-
tifico che su quello territoriale.

Mi occupavo allora infatti di filosofia medievale mentre ero chiamata
a insegnare le basi della filosofia a studenti di discipline pedagogiche; fre-
quentavo appunto la filosofia medievale, pero i miei interessi erano sempre
pit attirati da quelle che percepivo come urgenze antropologiche (contem-
poranee al mio contemporaneo) della filosofia; da una piccola cittd/uni-
versitd, il treno, attraverso viaggi in cui passavo dalla nebbia al sole mentre
facevo auto-formazione al nuovo, mi portava bi- o tri-settimanalmente in
una cittd/universita pitt grande.

Insomma, sbagliavo tutto, stavo in un posto non mio, circolavo late-
ralmente alle istituzioni, in un disambientamento che pero, come mutatis
mutandis appunto accade all’Alice di Celati, cara a Fadini, «da condizione
negativa, diventa[va] un altro fatto’», «<un modo per non farsi catturare®»,
traducentesi in me nella progressiva maturazione dell’idea di un pensare e
di un fare filosofia 774 equilibri e scarti, rivalutando (provvisoriamente) le
porosita, le smagliature e le crepe e prestando attenzione agli intermezzi e
ai terzi inclusi.

Questo appeal della lateralita vs. il mainstream della ricerca filosofica
accademica prendeva sostanza in me anche e soprattutto grazie alla scoper-
ta in colleghi, come Fadini, di approcci e di interessi non identici ma co-
munque per cosi dire isomorfici ai miei. E penso in particolare, oltre che
alla venatura esistenziale che informa la ricchissima e straordinariamente
ampia riflessione di Ubaldo, ai suoi contributi sull’antropologia filosofi-
ca e specificamente sulla questione della soggettivitd contemporanea. Che
Fadini ha, nel tempo, amplissimamente e variegatissimamente indagato,
mettendo tra l'altro di recente a tema con grande efficacia (I'idea del)la
sua disattivazione — ¢ quest'ultima che qui particolarmente mi interessa —.

Il disambientamento generativo, che, nel corso della vita e della ricer-
ca, mi ha portato a smontaggi e rimontaggi e a scoprire soglie in confini e

3 Alice disambientara, cit., p. 20.
4 Ibidem.

258



Orsola Rignani

barriere codificate, ¢ dunque andato rinvenendo un riferimento, e con cio
anche una sorta di consapevolezza, in queste incursioni di Ubaldo nell’in-
quietudine (del costituirsi) della soggettivita contemporanea, agglutinate
ultimamente appunto nel motivo del disattivare, nel quale del resto mi so-
no trovata a riconoscere uno dei fili rossi dei miei studi.

2. Gli spazi (s)oggettivi del dis-

Proprio questo ¢ il filo che qui intendo seguire, non prima pero di
avere inserito tra dis e attivare un hyphen, un trait-d union, che, nel mo-
mento in cui segna la continuita tra prefisso e verbo, evidenzia dello stesso
prefisso la portata, nel caso del dis-, consistente, come si legge nei diziona-
11, nel rovesciare il «senso buono della parola a cui si prefigge’».

Preciso, peraltro, che in questo rovesciamento non leggo I'affermazio-
ne, e converso, di un qualsivoglia significato negativo, ma piuttosto la (ri)
apertura al possibile: dis-, per me, sospende/interrompe temporaneamen-
te, schiudendo contestualmente ventagli di rinnovabili/nuove combinazio-
ni. Per cui dis-attivare, come peraltro anche dis-ambientare, mi si rivelano
(esercizi di) smontaggio «a favore di nuove possibilita di composizione, di
un respiro vitale appunto differente®, per usare le parole di Fadini.

Succede cosi che lo smontaggio (dell’io) tenda alla (ri)composizione,
la quale tende allo smontaggio, in un dinamismo, non pero di tipo circo-
lare per cui si torna zout court al punto di partenza, ma di tipo elicoidale
per cui nel tornare alla partenza si procede, si guadagna qualcosa di nuovo.
Che ¢ poi un po’ quello che intende Serres quando parla di mancinismo di
zoppia, la vibrazione continua tra armonia, proporzione e scarto all’equi-
librio, il rompere I'armonia e scartarsene, abbandonando al tempo stesso
lo scarto per tendere alla proporzione’. E che intende anche quando dice
che il nostro corpo si muove scivolando su biglie e che ¢ tanto piu stabile
e dritto quanto pii ruota; cioe¢ che, a dispetto della nostra convinzione di
essere perfettamente stabili e ritti, oscilliamo, rolliamo e beccheggiamo, in
aderenza alla metastabilitd inventiva del mondo?.

> Dis-1, in «Vocabolario on line Treccani» (https://www.treccani.it/vocabolario/dis-1/)
(Ultima consultazione 19 dicembre 2024).

¢ U. Fadini, Disattivare, cit., p. 12.

7 M. Serres, Il mancino zoppo. Dal metodo non nasce niente, Torino, Bollati Boringhieri,
2016, pp. 121-122.

8 M. Serres, Variations sur le corps, Paris, Le Pommier, 1999, pp. 99-100.

259



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Ma questo, d’altra parte, ¢ poi cosi diverso dal «ciondolare» con cui
Fadini esprime il proprio «andare oscillando di portone in portone senza
cercare perd di “condurre me stesso a me”’»?

Cio che una tale rete di rimandi mi va restituendo ¢ quindi sostan-
zialmente una stanchezza, una disforia, una zoppia, che valorizzano «cid
che altrimenti resta celato o comunque effettivamente periferico, margina-
le, vale a dire quel ‘plus del minus’ che rimanda a dimensioni ignote, me-
glio: ad ambiti di virtualitd/potenzialita ancora da attuare e che altrimenti
rimarrebbero del tutto clandestini, per non dire banditi.'%. Cio¢ che rin-
via alla dimensione detta da Serres pre-posizionale nel senso di preceden-
te qualsiasi posizione.

Nel movimento della dis-attivazione (provvisoria) viene allora a (ri)
attivarsi (provvisoriamente) un universo, quello appunto pre-posizionale/
pre-fissale, alternativo o meglio complementare rispetto a quello nomina-
tivo, sostantivo e infinitivo in cui si ¢ collocato, pensato, sviluppato e mos-
so il soggetto antropocentrato, 'io egologico. La fissita e la pretesa defini-
toria ed essenzialista di nomi e verbi non sono infatti in grado di garantire
livelli di tenuta soddisfacente di fronte a quel tessuto mutevole delle pos-
sibilita presenti e future di esistenza, di vita etc., che, con la sua complessa
varietd, chiede piuttosto, per continuare a prendere in prestito 'argomen-
tazione serresiana'', di calare, preposizionalmente, i concetti in avveni-
menti e/o in circostanze, cio¢ chiede, nelle parole di Fadini, proprio prati-
che di (provvisoria) attivazione/disattivazione.

Un’urgenza di sospendere/smontare/scartare per mettere in (nuova)
relazione, che, nel manifestarmisi comune appunto a Serres e a Fadini, ri-
trovo incisivamente espressa anche da parte di una prospettiva di ricerca
che per molti aspetti ho scoperto assonante con la riflessione serresiana, os-
sia il postumanesimo (segnatamente nel suo versante italiano) '?, con le sue
istanze di ripensamento/riposizionamento dell’'umano in senso postantro-

? U. Fadini, Disattivare, cit., p. 10.

1 Ivi, p. 49.

""" M. Serres, Pantopie: de Hermés a Petite Poucette, Paris, Le Pommier, 2014, pp. 93-95.

2 Come credo sia abbastanza noto, il postumanesimo, per i suoi caratteri di trasversalita e
di inter/trans-disciplinaritd, e per la varieta delle sue espressioni/pratiche, legate anche a matrici e
contesti culturali e geografici diversi (area europea continentale, anglo-americana, e ora anche asia-
tica ed estremo-orientale), al momento presenta ancora le sembianze di un grande ombrello o di
una costellazione. Tuttavia, proprio questa sua varia vitalita sta favorendo il progressivo delinearsi
di fisionomie glocali, come, per esempio, sta accadendo al contesto italiano con il Centro Studi di
Filosofia Postumanista (fondato e coordinato da Roberto Marchesini a Bologna e a cui fanno capo
ormai numerosi studiosi accademici e indipendenti) catalizzatore di ricerche e iniziative filosofiche
contraddistinte dall'interesse prevalente per la soggettivitd umano-animale.

260



Orsola Rignani

pocentrico, postumanista e postdualista. E mi riferisco in particolare al-
la considerazione, postumanista (Roberto Marchesini)® nonché appunto
serresiana, virale/contaminativa/infettiva/parassitaria del rapporto umano-
non-umano '%; alle proposte, sempre postumaniste e serresiane, di un uma-
nesimo postumanista relazionale e federativo’; alle suggestioni postdua-
liste, postumaniste e serresiane, di coniugazione/ibridazione catalizzata da
un corpo riconosciuto come soglia di incontro e come dimensione relazio-
nale antropo-poietica'®.

Provo a spiegarmi meglio. Le idee assonanti del virus come ente biolo-
gico dalla portata perd anche e soprattutto ontologica-relazionale di espres-
sione e catalizzatore di una relazionalitd originaria (Marchesini)'” e del
parassita come ospite abusivo dalla valenza pero anche e soprattutto onto-
logico-etica di relazionalita universale, di operatore di relazioni e di prere-
quisito di ogni esistenza (Serres)'® convergono per cosi dire nell’additare
dinamiche di permeabilita, di ibridazione, di infiltrazione, di infezione, di
contaminazione nell’ambito delle quali 'a/tro, il patogeno o il disfunzio-
nale va a costituire un motore di predicati e risorse nuove per 'umano nel
e col mondo. Il che significa un processo di dis-attivazione della concezio-
ne disgiuntiva del diverso/patogeno e quindi del concetto di centralita, su-
perioritd, unicita e autopoiesi dell'uomo, per lasciare/fare (ri)affiorare la di-
mensione ecologica-coniugativa-ibrida dell'umano.

Dimensione che viene per cosl dire a essere catalizzata dal corpo, ri-
scoperto nella sua flessibilita psico-fisica, plasticita metamorfica e toti-po-
tenzialitd. Penso qui segnatamente alla lettura serresiana della corporeita
come capacita e liberta di assumere qualsiasi forma senza fissarsi in nessu-
na, come metamorfismo reversibile nella toti-potenza, nella pre-posiziona-
lita e nella despecializzazione, in potenza (di nuovo) verso qualunque posi-
zione, differenziazione e specializzazione®.

'» R. Marchesini, Posthumanist Manifesto. A Pluralistic Approach, Lanham, Lexington Books,
2024; 1d., The Virus Paradigm. A Planetary Ecology of the Mind, Cambridge, Cambridge Universi-
ty Press, 2021.

4 M. Serres, I/ Parassita, Milano, Mimesis, 2022.

> M. Serres, Il Contratto naturale, Milano, Feltrinelli, 2019; 1d., Tempo di crisi, Torino,
Bollati Boringhieri, 2010.

' O. Rignani, Emergenze “post-umaniste” del corpo. Una prova di analisi “orizzontale” via
Michel Serres, Milano, Mimesis, 2016.
7 R. Marchesini, 7he Virus Paradigm, cit.

18 M. Serres, I/ Parassita, cit.

9 M. Serres, Variations sur le corps, cit.

261



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Scorrendo l'opera di Serres ci si imbatte infatti pitt di una volta® in
ribaltamenti parafrastici del cogito cartesiano del tipo pii penso, meno sono
io e pit danzo, meno sono io, intesi a esprimere, analogamente, da una par-
te, il pensare come uscita intenzionale dall’io-soggetto per entrare corposa-
mente nel mondo e divenire cid che ¢ pensato, e, dall’altra, il danzare come
denudazione/assenza. Con il ché si intende significare che il pensiero sva-
nisce nelle sue determinazioni e che, nella misura in cui si pensa, si ¢ non
importa chi o cosa (albero, fiume, fuoco, ecc.), cioé¢ nessuno, il bianco come
somma di tutti i colori, 'incandescente, il possibile, la pura capacita. E, si-
milmente, si vuole esprimere che pit si danza piu si ¢ nudi e assenti; che il
danzatore ¢ una freccia che fa vedere senza farsi vedere e fa esistere; che il
suo corpo ¢ bianco, possibile, de-differenziato, significa ed evoca; che ogni
suo membro ¢ in grado di muoversi in tutte le direzioni, e quindi ¢ capace
di tutti i sensi, di tutti i segni e di tutte le denominazioni?'.

Nel corpo (pensante, danzante) che addita un centro eccentrico/acen-
trico, Serres dunque indica il culmine del cedere il passo, del lasciare spa-
zio, dell’indifferenziazione, della disponibilitd alla metamorfosi, ossia la
fluidificazione della soggettivita razionale, sostanzialista, fissista e dualista
nella processualita, nell’esuberanza, nella possibilita.

E tutto questo ¢ appunto dis-attivazione... ma, come osserva Fadini,
«se la disattivazione ¢ in ogni caso qualcosa che specifica in molteplici mo-
dalita il divenire umano, allora si tratta di riuscire a sospenderla a sua volta,
sia pure momentaneamente e nei limiti del possibile, al fine di richiama-
re la stessa provvisorieta/revocabilita delle sue realizzazioni e per riafferma-
re cosi il carattere sempre limitato e parziale di qualsiasi —pretesa di— mes-
sa in ordine della sensibilita e dell'intelligenza umane®».

E proprio quello che mi sembra volere dire Serres quando parla di sé
stesso, ma anche dell’'umano e dell’'universo, come di una vibrazione conti-
nua tra armonia, proporzione e scarto all’equilibrio, di un rompere 'armo-
nia scartandosene e procedendo come capita, e contemporaneamente di un
abbandonare lo scarto aspirando alla proporzione che si ¢ lasciata. N¢é scar-
to né armonia definitivi, insomma, ma un mancinismo di zoppia, un non
attestarsi, una metastabilitd, una terzietd, nella quale, come tale appunto, lo
stesso Serres rinviene la valenza di una multilateralita creativa e inventiva®.

2 Richiamo, tra gli altri lavori di Serres, M. Serres, Il mancino zoppo, cit. e Id., Genesi, Geno-
va, il Melangolo, 1988.

21 M. Serres, Genesi, cit.

22 U. Fadini, Disattivare, cit., quarta di copertina.

» M. Serres, Il mancino zoppo, cit.

262



Orsola Rignani
3. Dis-foria, dis-obbedienza, stanchezza

Seguendo il filo di questa istanza del dis-attivare, mi rendo conto di
quale sia la numerosita e varieta delle sue espressioni/declinazioni nel pen-
siero critico contemporaneo, cosi come anche delle curiose assonanze che,
tra queste stesse espressioni/declinazioni, si possono rinvenire.

Ed ¢ cosi che scopro un’assonanza di fondo, che va oltre il riferimen-
to a caratteristiche usualmente ricondotte a contesti di disabilita, anche tra
lo stesso mancinismo di zoppia e la proposta di nuove forme di antagoni-
smo e di resistenza alla normalizzazione agglutinate in suggestioni di risi-
gnificazione del concetto di disforia, a cui Paul B. Preciado, che peraltro
come ¢ noto si muove in una prospettiva lato sensu queer, da il nome di
dysphoria mundi**.

La messa in opera preciadiana del processo di dis-attivazione delle ca-
ratteristiche patologiche della disforia, culminante appunto nell’attitudine
della dysphoria mundi, & espressione di una istanza di cambiamento plane-
tario globale, concepito come reazione alla genealogia capitalista, patriar-
cale e coloniale e a quella che dallo stesso Preciado ¢ percepita/considerata
come gestione necropolitica della soggettivita da parte dell’occidente tar-
do-capitalista, neo-liberista — da lui detto petrosessorazziale —. Nella dyspho-
ria mundi Preciado vede, dunque, la presenza contestuale di una condizio-
ne di sofferenza e di una piattaforma rivoluzionaria, cio¢ di una potenza
dei corpi vivi e dell’intero corpo planetario di sottrazione attraverso pra-
tiche di dis-sidenza, vale a dire di dis-identificazione, de-normalizzazione,
de-mercantilizzazione, des-tituzione, dis-erzione, secessione, ibridazione?®.

Dis-identificazione come rifiuto delle tassonomie petrossessorazziali
di produzione identitaria, attraverso 'anteposizione a quest’'ultima dell’in-
venzione di pratiche di libertd. De-normalizzazione come messa in que-
stione della definizione normativa di malattia attraverso una esplicitazione
dei processi di costruzione politico-culturale della vulnerabilita e della sa-
lute. De-mercantilizzazione delle relazioni sociali come invenzione di pra-
tiche di produzione di valore non informate da interessi economici. Des-
tituzione di pratiche di violenza istituzionalizzata come trasformazione
radicale o addirittura abolizione di istituzioni di natura patriarcale e co-
loniale. Dis-erzione come pratica di sottrazione da catene di riproduzio-
ne politica e sociale della violenza. Secessione come pratica di opposizione
al binarismo e alle categorie normative dell’epistemologia petrosessorazzia-

# P.B. Preciado, Dysphoria Mundi, Roma, Fandango Libri, 2023.
% Ivi, p. 529.

263



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

le che ¢ alla base della maggior parte delle democrazie occidentali. Ibrida-
zione antidisciplinare come pratica di sovversione della tassonomia petro-
sessorazziale fondata sulla segmentazione di valori, corpi e poteri®. Tutte
pratiche in cui, a vari livelli, si tratta di aprire crepe, di resistere trasversal-
mente, di sfidare dis-foricamente, di sospendere, di dis-attivare, ontologi-
camente, epistemologicamente ed eticamente-politicamente, soggettivita e
prospettive antropocentriche, umaniste e binariste.

Mutatis mutandis, ¢ appunto quello che ha in mente Serres nell’af-
fermare che 'uomo ¢, o almeno dovrebbe essere, Horla «li fuori¥’», conti-
nuo discostamento dalla propria nicchia, dis-obbediente alle gerarchie, alle
convenzioni e alla «grande bestia sociale»*® umana; ossia virtuale, possibi-
le nel senso di potenziale, de-coincidente, dis-identificato®, impertinente,
aperto al pensiero libero e libero per; dis-foricamente resistente ai processi
normalizzanti attivati da una vantata normalitd. Dis-obbediente alle leggi
umane antropocentrate, e invece umilmente (dalla radice di humus) obbe-
diente alla leale immediatezza (senza interferenza umana) delle leggi della
natura, per essere cosi libero e raccoglierne la liberta inventiva®. E, quin-
di, allora stanco: di quella stanchezza che Fadini, #72 Deleuze®' e Handke??,
considera condizione in cui si dispone ancora di possibilita non realizzate,
nonché «plus del minus»*.

Percio, dis-foria preciadiana, dis-obbedienza® serresiana, e stanchez-
za fadiniana, quella «sana stanchezza»® con la quale «il soggetto si ritrova
sdoppiato, moltiplicato virtualmente, recuperando in tal modo tutte le ra-
gioni specifiche e di opposizione reale che sono proprie del clandestino e
del bandito (ma anche dello sbandato agli occhi del regime di conformi-
ta dominante)».

E proprio questa stanchezza appunto che permette alla marginaliti di
(tornare a) essere una cornucopia di possibilitd; che crea interruzioni, so-
spensioni e scarti; che scompone, aprendo lo spazio dello hyphen, e con cio
dis-abilita. Nel suo spazio di de-compressione trova la possibilita di riaffac-

% Ivi, pp. 530-531.

7M. Serres, Morale per disobbedienti, Torino, Bollati Boringhieri, 2019, p. 61.
2 Ivi, p. 26.

¥ Ivi, pp. 65-66.

30 Ivi, p. 27.

G. Deleuze, L esausto, Roma, Nottetempo, 2015.

P. Handke, Saggio sulla stanchezza, Milano, Garzanti, 1991.
3 U. Fadini, Disattivare, cit., pp. 38-40; 48-50.

3 M. Serres, Morale per disobbedienti, cit.

3 U. Fadini, Disattivare, cit., p. 49.

3¢ Ivi, pp. 49-50.

264



Orsola Rignani

ciarsi qualcosa come, per dirlo con Serres, I'intempestivita, cio¢ I'inventi-
vita, cosi chiamata in quanto abilita di ritrovare visioni del mondo dimen-
ticate e/o ignorate ma comunque feconde?’.

Percio ha la possibilita di riaffacciarsi il monster (hopeful o hopeless che
sia), il monstrum, lo stra-ordinario, il punto di svolta®, il dif-forme, il dis-abi-
le, come eccedenza, I’ Horla rispetto al binomio normalitd/anormalit, abi-
litd/disabilita, soggetto/oggetto. Da stanchi, si possono prendere le distanze
(dis-), dalla forma (stabile, fissa[ta]), cosi come dall’habilitas, cio¢ dall’essere
destri, adatti/adattati, e il binarismo soggetto/oggetto si fa (s)oggetto. E que-
sto, del resto, ¢ appunto dis-obbedienza: «noi cambiamo, progrediamo e re-
grediamo, inventiamo il futuro, perché, deprogrammati, disobbediamo*»; ci
smarchiamo perché siamo dei jolly.

E, da jolly, ci ritroviamo proprio al punto da cui sono/siamo partiti
con I’Alice di Celati, cio¢ dis-ambientati, letteralmente privi di ambiente,
ossia di qualcosa che, antropocentricamente, ci circondi.

A questo punto, allora, cid che si va profilando, catalizzato dal dis e
dallo hyphen, ¢ I'emergenza/urgenza (del riconoscimento — attivo in virtl
della sua carica di potenzialita —) di un (s)oggetto ontologicamente ed eti-
camente provvisorio, parziale, precario, relativo, crepato, poroso, sfigura-
to, smontato, stanco...

Un (s)oggetto, che, con queste attitudini, pud umanare diversamen-
te e nuovamente“, ﬁgurarsi una sopravvivenza e tentare di garantirsi «dei
livelli di tenuta soddisfacente per cid che appare delinearsi come la trama
mutevole delle possibilita di esistenza e di vita futura®'».

Si tratta allora di sperdersi, di vagabondare** sospendendo tempora-
neamente e disobbedendo a mete prestabilite, e dedicandosi, per usare le
parole di certo pensiero eco-cyborg-trans-femminista contemporaneo, a
«proteste modeste e piaceri precari che si snodano all’interno di luoghi or-
mai compromessi ¢ adombrati da futuri che avranno sicuramente bisogno
di essere aggiustati®».

7 M. Serres, Pantopie, cit., p. 365.
38 Ivi, p. 367.
3 M. Serres, Morale per disobbedienti, cit., p. 14.
O. Rignani, Umani di nuovo. Col postumano e Michel Serres, Milano, Mimesis, 2022.
U. Fadini, Divenire umani. Per una nuova antropologia filosofica, Milano, McGraw-Hill
Education, 2024, p. V.
# Questi termini, espressioni di uno stile di vita e di pensiero, ricorrono frequentemente
nei testi di Fadini.
# 8. Alaimo, Allo scoperto. Politiche e piaceri ambientali in tempi postumani, Milano, Mime-

sis, 2024, p. 328.

265



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Il monito di Fadini ¢ tutt’altro che ambiguo: dis-attivare, quando, co-
me e per quanto possibile, centrismi, (uni)linearitd e binarismi, senza pe-
10 cedere alla tentazione di assolutizzare la pratica stessa del dis-attivare.

E per questo, spesso dis-ambientata, gli dico un grazie e un arriveder-
¢i con la sua Alice: «E il particolare movimento laterale di Alice ad attrarre
coloro che si mettono alla ricerca di spazi di soddisfazione diversi da quelli
consegnati alla riaffermazione del principio di proprietd/identita [...]. Una
ricerca incessante di spazi, di misure appropriate alla determinazione par-
ziale, provvisoria, della fantasia che noi siamo, dell'immaginazione che ci
realizza [...]: in effetti si tratta di un movimento di vaganti in cui ¢ ovvio
che prendono corpo delle storie [...]. E cio riguarda soggetti dispersi che
non vogliono essere rintracciati, farsi “catturare” [...], che sfuggono tutte
le classificazioni/misurazioni veicolate dall’'uso “corrente” del linguaggio,

quello “ufficiale”, “maggiore”» .

4 U. Fadini, Disattivare, cit., p. 103.

266



KATIA ROSSI

Di alcuni motivi in Fadini.
Ritratto del filosofo ‘insonne”

Cosa c’¢ di pit dolce che avere qualcuno con cui si
osi parlare di tutto come con se stessi? Quale grande
vantaggio ci sarebbe nella buona sorte, se non avessi

chi ne godesse come te stesso? Sarebbe veramente
difficile sopportare le avversita senza qualcuno che le
sopportasse persino con maggior pena di te.

Cicerone, De Amicitia

Sono sicura che tutto vorrebbe Ubaldo Fadini fuorché si parlasse di
lui. Anzi no, anche questo forse sarebbe per lui tollerabile, ma la celebra-
zione, quella no, sarebbe troppo. E tuttavia occorre correre questo rischio.
Se non altro come atto di riconoscenza.

Scelgo allora di confrontarmi con il suo testo pil eccentrico: Dialo-
ghi con lamico insonne. La perdita del peggio (Firenze, Clinamen 2023).
Eccentrico per tante ragioni, non ultima la comparsa sulla pagina di un
Fadini inedito, privato, assente in tutta la sua vasta produzione: perfino
delle dediche ha sempre fatto a meno (p. 132). Nonostante la sua «co-
stitutiva ritrosia» (p. 16), il filosofo friulan-fiorentino condivide con noi
lettori resoconti di dialoghi che avvengono spesso nel cuore della notte,
complice il silenzio e gli «angoli bui da mitragliare», a restituire un con-
fronto franco e senza mezzi termini con 'amico di sempre. Sono colloqui
“veri”, diretti, di una precisione chirurgica nella scelta delle parole, talvol-
ta inventate (si pensi a «terminator politico» p. 9, a «intellettuali in lea-
sing» p. 66, o a «schifezze egolatriche» p. 90), spesso assortite in maniera
originale (valgano su tutte le «lacrime sempre pill estranee nel loro preci-

267



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

pitare» e i «baci avvertiti, provati, messi alla prova senza risparmio di re-
spiro», p. 49).

A ben guardare, ci si ritrovano anche brandelli di una vita nomade,
vagabonda: una vita da fléneur (ma anche da mediano, “sempre i Li nel
mezzo Finché ce n’hai stai li Stai [i”). Vita restituita nei motivi e nei toni di
una conversazione scorrevole, a tratti divertita, mai banale, che potremmo
leggere nelle pagine di un diario o in uno scambio epistolare: le date scan-
discono il procedere dei paragrafi. Cio che colpisce della scrittura di Fadini
¢ il tono confidenziale e smaliziato, basti pensare al repertorio di sogni che
vengono raccontati (come si confa a certi libri filosofici). Insomma, un te-
sto intriso di amicizia, che si rivela tra le righe con inaspettata generosita.

Come addentrarmici? Facendo mia la prudenza che il “nostro” (si fa
per dire) filosofo adotta da sempre, supportato da Deleuze, ammettendo la
sua «difficoltd di fondo a scrivere “su”»; poiché gli «<sembra sempre di ap-
profittare dell’intelligenza e della sensibilita degli autori che affronta» (p.
37). Come specifica tra parentesi (!): «valgono sempre il “preferirei di no”
e il “divenire impercettibile” come passi decisivi per costruire mediazioni
differenti da quelle abituali e cosi non avvilenti» (p. 38).

Il libro ¢ scandito in anni, otto quasi capitoli dal 2015 al 2022. Scel-
go una, due quando proprio ¢ indispensabile, citazioni I'anno, a restituire,
almeno parzialmente, il caleidoscopio fadiniano.

2015

Tra i molti discorsi disseminati in ordine sparso, tanto da autorizzar-
ne una lettura random in totale liberta (non vi ¢ un vero e proprio inizio e
nemmeno una fine, come nei film di Fellini), trovano spazio anche ricor-
di di gioventt, come quello dedicato alla madre, rievocato dall’occupazio-
ne delle scuole fiorentine in autunno, ripresa da Fadini per stigmatizzare,
tra l'altro, «genitori che sparecchiano tutte le complicazioni come se que-
ste fossero sempre, inevitabilmente, produttive di sola negativita» (p. 21).
La rievocazione prende corpo dal resoconto dell’oggi, con un breve ma in-
tenso ritratto materno: «A Firenze ¢’¢ un liceo occupato e genitori che cor-
rono in questura. [...] Ricordo che mia madre fu chiamata dal vicepreside
della scuola, insospettito dalle sue firme sul libretto delle assenze nel qua-
le la causa era sempre esplicitata come “partecipazione allo sciopero”. Lei,
di fronte alle osservazioni del malcapitato, rispose seccamente sottolinean-
do che indubbiamente sapevo cio che stavo facendo e che questo era abba-
stanza ... I'“abbastanza” e basta delle mie terre friulane» (p. 20).

268



Katia Ross

2016

Ancora in autunno (28 ottobre), scopriamo un riferimento alla pri-
ma pubblicazione di Fadini, vero e proprio esempio di onesta intellettuale,
tempestata com’¢ da una «quantitd micidiale di rimandi» e debiti intellet-
tuali sempre puntualmente riconosciuti (pratica caduta oggi drammatica-
mente in disuso): «Questa volta infastidisco un po’ 'amico “insonne” fa-
cendo della “pornografia emotiva”: leggo testi sul post-umano in cui si cita
di tutto (a partire anche dal “mio” vecchio Gehlen, accademico ben in-
truppato alla fine...). Ricordo allora il mio primo libro, in ogni senso, su
quest’ultimo. L’avevo scritto in parte “a mano” e successivamente con la
macchina da scrivere. [...] quando sfoglio quel libro mi colpisce la quanti-
ta micidiale di rimandi, di note, il repertorio bibliografico e tutti i ricono-
scimenti dovuti a coloro che avevano anche scritto soltanto cinque righe si-
gnificative su un tema, una figura toccata. [...] Ora leggo spesso testi dove
quell’attenzione e quella sensibilitd, pure a livelli post-adolescenziali ..., nei
confronti del lavoro altrui sono poco presenti [...]: mi dispiace, perd non
troppo, e non unicamente per me [...] ma in generale per quel loro pale-
sarsi, in tale formato realmente ridotto ai minimi dell’insignificanza, come
segnale dell’avvilimento complessivo della nostra societd/socialita, che si s/
qualifica rapidamente sotto la veste ipocrita e prepotente della societa dell’i-
perprestazione, cio¢ della prestazione fine a se stessa, letteralmente oscena»
(pp. 37-38).

2017

Si deve arrivare all'inizio dell’estate dell’anno seguente per imbattersi,
stavo per scrivere inciampare, nella rievocazione del padre, friulano “antico”,
che fa il paio con la madre dell’“abbastanza e basta”: «A me capita sempre
di pit di tenerlo presente con la sua pipa e il suo venire alla stazione quando
tornavo dalla Germania. Allora mi prendeva con sé, in silenzio, come sem-
pre, da friulano “antico”. Poche parole ma una luce viva negli occhi che si
accendeva ancora di pitt quando mi veniva incontro. Quello era vero, per
me. [...] Ultimamente perd qualcosa viene fuori, dice 'amico “insonne”, e
aggiunge che non devo scusarmi troppo con le persone che mi stanno accan-
to e che un po’ di quella luce ancora la si coglie nei miei occhi. So soltanto,
per quanto mi riguarda, che manca ogni giorno di pili, mio padre (p. 52).

E poi c’¢ il “capitolo”, breve nella lunga carriera di Fadini, dedica-
to alla scuola, alla sua esperienza mai rinnegata di insegnante delle supe-
riori: «Penso alle mie alunne, giovanissime, dell“Elsa Morante” (seconda
meta degli anni 80 e primi anni 90). Entravo in classe cercando di da-
re loro quello che sapevo/potevo: ero teso eppure molto contento di ve-

269



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

derle Ii e loro mi guardavano attente. Ho capito meglio nel corso degli an-
ni che in tale attenzione cresceva anche stima e qualche volta affetto, che
si € mantenuto fino a oggi. Era, la loro, una misura intensa. Mi emozio-
na sempre vederne le tracce, le espressioni, le manifestazioni! Grazie e tut-
tel (pp. 53-54).

2018

Proseguiamo con I'impegno politico, al quale molti animati dialoghi
notturni sono dedicati: «Stanotte ho perso forse un po’ di tempo su fb: tra
il “capitalismo emotivo” (accidenti!) e pubblicita varia. Poi mi cerca 'amico
“insonne” e cominciamo a mitragliare i nostri angoli bui. Parole invischiate
che passano dalla miseria dello scenario politico alla pena per il nostro de-
grado personale e anche collettivo. Siamo in fondo un po’ dispiaciuti per la
fine della pseudo-rappresentanza del sotto-sistema “politico” e ci sorpren-
diamo ancora, con ingenuita insuperabile, del viaggio al termine dei corri-
doi e delle stanze appropriate e comode di qualche amico/a sistemato/a la
dove si conta e si viene contati» (p. 65). E proprio quando non si puo fare
a meno di aderire a questa forma sublime di lamentatio, compare sulla pa-
gina una via di fuga gioiosa: «[...] Ecco quello che va cercato: gli incontri,
qualche volta anche gli scontri, la conoscenza di persone che hanno porta-
to con sé un fattore decisivo di resistenza concreta allo schifo dilagante, alla
miseria nera del presente — innanzitutto la generosita» (p. 66).

2019

Uno tra i tanti scambi di battute tra gli amici restituisce bene quel che
puo accadere tra coloro che hanno la fortuna di vivere un’amicizia; ¢ un
invito ad interrompersi in corrispondenza al proprio incrinarsi: «L’amico
insonne ha avuto un periodo difficile ¢ me lo racconta al telefono, pochi
minuti fa. Telefonata stranamente breve: un accenno a volti sconosciuti
intravisti nel suo solito vagabondare, a me ben noto, nei momenti di mas-
sima insoddisfazione. A volte si aspetta qualcosa, non si sa cosa ... ha poca
voglia di saperlo. Gli riesce o gli capita di interrompersi, perd sempre pill
raramente. Interrompersi: ¢ vero che gli sembra I'unico obiettivo persegui-
bile, quello che meglio corrisponde a cio che si incrina in lui. Questo gli
pare di avvertire, il suo incrinarsi. Ringrazia per I'attenzione a cid che non
(gli) va ma lo prende come segnale di uno sbandamento, il mio, che ormai
non ¢ piu gestibile. Si aspetta da me semplicemente che possa cadere per-
ché gli sembra la cosa pili naturale che possa capitarmi. Aggiunge: stai at-
tento a cid che si incrina sempre di pit in te e che da amico ti indico per-
ché lo riconosco: cosi conclude questa strana telefonata in coda alla notte».

270



Katia Ross

Non ancora 2020

Alla fine di novembre si trova un altro ragionamento intimo, dedica-
to al carattere di Fadini, che approfitta di un evento ripetuto nel suo quo-
tidiano per affrontare quell’adorabile timidezza che da sempre lo contrad-
distingue. Trovo questa chiacchierata (per caritd non heideggeriana!), uno
dei molteplici esempi, forse quello che mi emoziona di pit, di quell’eser-
cizio portato avanti in queste pagine e riassunto nella formula “perdita del
peggio”; che significa, almeno credo, un tentativo sempre ricominciato di
lasciar perdere cid che non va per dare spazio (e tempo) a cid per cui vale la
pena vivere: «L’amico “insonne” mi fa ricordare ancora una volta — e di cio
mi scuso — un’immagine di me che circolava e che ¢ possibile riassumere
con quello che un altro amico rilevo a proposito di una mia costitutiva “ti-
midezza”. [...] Perd ..., un’esperienza a tale riguardo la faccio quasi tutti i
giorni, da una vita ormai, posso dire, composta di “asocialitd” diversamen-
te modulata (“sono un tipo anti-sociale, non mi importa mai di niente”,
Guccini). Si tratta del momento dell’entrata in aula. Non dico che vado nel
panico ma quasi. Un’entrata un po’ precipitosa, guardando la “cattedra” e
infestandola, ritualmente, con una serie di feticci tirati fuori da un borsone
che mi accompagna dovunque, come la coperta di Linus. Mi chiedo per-
ché. Forse dipende dal fatto che non ho mai amato le posizioni di potere,
in senso canettiano, di qualsiasi tipo, fin da piccolo. Si tratta del mio *“68”,
quello che mi porto dietro ben combinato con il decennio successivo. Non
sopporto I'asimmetria irrigidita, istituita rigorosamente, costellata da tutte
le schifezze egolatriche che ben si conoscono. Perd mi faccio forza ed entro:
convinto che devo tirare fuori e trasmettere comunque, per il poco che mi
riesce, la bellezza e la generosita dell'intelligenza, della fantasia, dell’affetti-
vita, con i loro campioni di “per/versione” depositata, certo in modo bar-
baro e un po’ infantile, nei miei appunti ¢/o nelle pagine segnate. “Insegna-
re l'ininsegnabile”, diceva Schérer (a proposito di Deleuze); non smettere
di provarci con tutta la timidezza inevitabile e al limite dell’effetto comico
(che diverte spesso anche il sottoscritto, quando ci rispensa)» (pp. 89-90).

2021

Queste pagine restituiscono cosi anche dosi generose di ironia e au-
toironia, perfino quando il tono diventa un po’ nostalgico: «Conversando
stanotte con I'amico “insonne”, gli ho raccontato di come recentemente
per vari motivi mi trovo ad attraversare il mio vecchio quartiere, Campo di
Marte. leri, avendo un po’ di tempo prima dell'impegno dovuto, ho tro-
vate le energie per attraversare il grande giardino. C’era il mercato e poi mi
sono seduto per qualche minuto su una panchina, leggendo qualcosa. Era

271



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

una bella mattinata di sole. “Come un pensionato o un nonno che porta i
nipotini a giocare!”, ha esclamato 'amico: “Ti stai preparando. Tra pochi
anni ti capitera e potrai di nuovo portare le tue patologie a spasso, senza
troppe preoccupazioni’. Vero, non ¢ proprio un’immagine che mi distur-
ba quella del pensionato. Tutt’altro. Ma c’¢ di pit. Ho attraversato quel
giardino pensando a mia madre. Lei ci andava quasi tutte le mattine, ne-
gli ultimi anni, e ogni tanto si sedeva e immagino che si intrattenesse con
qualche sua conoscente per fare quattro chiacchiere, quelle che appunto
ora sento come sue ¢ anche “mie”» (p. 107).

ancora 2021 (quasi 2022)

Infine, 'enigma preso di petto: 'amico “insonne” esiste davvero?
Qualcuno lo ha mai visto? Chi si cela dietro il sodale di una vita? Un
“semplice” personaggio concettuale? Un nom de plume? Poco importa, fin-
ché restera sveglio insieme a Ubaldo noi potremo continuare e leggerne i
pensieri: «L’amico “insonne” mi tartassa sul fatto che ho sempre pit diffi-
colta a rispondere a tutte le domande che mi sono rivolte. Di tutti i tipi.
Anche nei suoi confronti, tentenno ... gli ripeto spesso che mi piacereb-
be partire come non ho mai fatto e che riesco solo in parte a immaginare,
camminando attraverso la cittd. Sono poco chiaro: scappare sempre — mi
dice — serve unicamente a pensare che domani sard diverso e che riuscirai
a evitare trappole, rancori o, nella migliore delle ipotesi, a consegnarti co-
me un oggetto da maneggiare senza troppe cautele, nel senso che dopo I'u-
so sarai gettato. Non in senso heideggeriano ... e qui scoppiamo a ridere
ma riprende quasi subito dopo, seriamente, non devi vergognarti di scri-
vere, di volere i tuoi affetti accanto a te in modo veramente impossibile e i
sorrisi timidi portateli dietro mentre ciondoli un po’ dappertutto nella no-
stra citta indifferente.

Ci penso su. Gli amici sono preziosi cosi: quando non riesci pit a ra-
gionare e non sai pitt bene cosa significhi, intervengono e rendono meno
nebbiosi i passaggi della fantasia. Hanno questo dono da regalarti che arri-
va dal fondo del cuore» (pp. 119-20).

Fino (quasi) in fondo al libro.

272



MARCO ROVELLI

Stra-vaganze

Ho conosciuto Claudio Lolli molti anni fa, sotto un palco, e ci univa
la medesima triplice identita: musicista, scrittore e insegnante di liceo. Co-
si, quando se n’¢ andato, a 68 anni, ¢ stato naturale pensare di fare raccon-
to della sua vita. E ho pensato che raccontare la vita di un poeta che ha a
sua volta fatto canto dei mondi che ha attraversato significava non solo re-
stituire la sua verita biografica, ma anche quella poetica. Cosi ho afhdato la
sua vita a un coro di voci, dai suoi musicisti ai personaggi delle sue canzo-
ni, dai suoi familiari alle immagini fotografiche. Un coro ¢ come un puz-
zle: e mettere insieme i pezzi della vita di Claudio ¢ stato per me rimettere
insieme i pezzi della storia di questo paese dagli anni sessanta a oggi. Nella
storia di Claudio ¢’¢ la storia di una generazione. Se diciamo che aveva 18
anni nel ’68, si comincia a capire di cosa stiamo parlando.

Ho conosciuto Ubaldo Fadini leggendo il Lessico postfordista da lui
curato con Adelmo Zanini e pubblicato all’inizio del 2001, e fu uno dei li-
bri che mi accompagnarono in quell’anno cruciale — per la storia contem-
poranea, va da sé, ma anche per me che in quegli anni ero pienamente atti-
vista nei movimenti, e che fui a Genova per una settimana. Anni dopo ho
incontrato di nuovo Ubaldo in rete, grazie agli snodi con altri amici deleu-
ziani, e ho avuto modo di incontrarlo in qualche occasione. E grazie alla
rete ho scoperto quanto lui fosse legato alle canzoni di Claudio Lolli. Cosi
un giorno, mentre scrivevo il libro, ci siamo incontrati online (era tempo
di lockdown) e ne abbiamo parlato. Ma parlare di Claudio, dicevo, signi-
fica parlare della storia di una generazione. E anche della storia intellettua-
le di chi come Ubaldo di quella generazione era parte.

Claudio Lolli era nato a Bologna nel ’50 in una famiglia piccolo bor-
ghese benestante, e il conflitto con la famiglia ¢ un elemento tipicamen-
te generazionale. E la generazione del conflitto edipico, con Iautorita ge-

273



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

nitoriale all’interno dell’istituzione familiare, e fuori dalla famiglia con le
istituzioni sociali. Il giovane Lolli sperimenta su di sé le asprezze di un’e-
ducazione tradizionalistica, rigida, repressiva, e cosi, nel ’68, a diciott’an-
ni ci vuole poco a riconoscere nelle istanze del movimento della contesta-
zione globale le proprie istanze: la lotta contro I'autoritarismo della scuola,
della famiglia, della politica. E in quel fuoco scrive una delle sue canzoni
pitl note, dedicata a quella “vecchia piccola borghesia” che ¢ si una classe
sociale che ha imparato a comprendere, da quando legge Marx e 'amato
Gramsci, ma soprattutto ¢ il suo vissuto, 'esperienza che ha provato sulla
sua pelle da quando ¢ venuto al mondo.

Poi sono arrivati gli anni settanta, il movimento, Piazza Maggiore co-
me luogo fisico e mentale della felicita degli zingari, di tutti gli uomini del
margine che prendono la parola, si prendono il canto, si prendono la sce-
na. Riprendiamoci la vita, la luna la terra e l'abbondanza, cantera Claudio,
rubando le parole a Peter Weiss. Era un’ansia inesauribile di vita, che le-
gava i desideri collettivi di quella gioventi: anni di connessione, comuni-
cazione e scambio. Gli anni dal ’75 al 77 sono quelli piu felici, per Clau-
dio e per gli zingari felici del movimento bolognese, I'ala piu creativa di
quella stagione di lotte, rappresentata in maniera esemplare dagli indiani
metropolitani, con la loro volonta di disarticolare e sovvertire il linguag-
gio del potere non con il piombo ma con le pratiche di comunicazione so-
ciale di cui & un simbolo Radio Alice. Poi arriva I’11 marzo 77, France-
sco Lorusso muore ucciso da un carabiniere che spara ad altezza d’'uomo,
e i carri armati entrano a Bologna. Disoccupate le strade dei sogni, stanno
dicendo quei carri armati. Sara questo il titolo del disco che Claudio Lolli
incide nel ’77. Ormai siamo in un incubo, un incubo numero zero: le stra-
de e le piazze sono sgomberate, in piu di tre persone ¢ un’adunata sedizio-
sa, signori si chiude.

E di questo Claudio che ho parlato con Ubaldo.

Sono cresciuto con Lolli, ero “un ragazzo degli anni settanta”. Avevo 18
anni quando ho ascoltato il suo primo album. Dove c’¢ quella meravigliosa
canzone sul padre: La giacca. 11 primo Lolli ¢ quello piti pavesiano.

La musica di Lolli ha segnato due periodi in particolare, piuttosto im-
portanti per me. Il primo ¢ quello bolognese. In quegli anni ho frequentato
molto Bologna, la mia ragazza viveva li. Ci andavo spesso, respiravo quell’a-
ria. Non avevo una consuetudine politica, non frequentavo gli ambienti
politici bolognesi, perd ho partecipato al convegno contro la repressione
che si tenne al palasport nel settembre *77, e poi il corteo conclusivo, con

274



Marco Rovelli

Iintervento di Dario Fo... Sentivo vicinanza e prossimita a quei mondi, il
modo di essere di quella Bologna lo sentivo un po’ mio.

Firenze in quegli anni aveva una sua vivacita, su un piano politico cultu-
rale non aveva molto da invidiare a Bologna, ma a Bologna c’era la possibilita
di avvertire una maggior vicinanza tra il mondo giovanile e figure artistiche e
intellettuali — come anche Claudio Lolli. Bologna ha sempre mantenuto una
capacita di inclusione che Firenze non ¢ mai riuscita a realizzare.

Lolli era questa figura un po’ paradossale, da una parte era una figura di
attraversamento di spazi, superamento di limiti, un mettersi a nudo abitando
artisticamente la propria esposizione alla realtd. Mi piaceva molto questa sua
capacita di rivestirsi muovendosi attraverso un’esposizione di quella che era
la sua sensibilita, i suoi sentimenti. Nelle sue canzoni ¢’¢ sempre il racconto
di un percorso. E al di la delle stagioni ¢ stato uno sperimentatore, nel senso
di manifestare in maniera originale stra-vaganza... era uno che vagava, non
si accontentava degli spazi dati, istituiti, e facendo questo si esponeva... i
primi dischi li ascoltavo in questottica, in questa prospettiva. Questa sua
stra-vaganza — nel senso dell’attraversamento dei confini (con una sensibilita
artistica straordinaria che si avvertiva) — quasi automaticamente ¢ diventata
una collocazione, sempre molto curata, molto attenta, di vicinanza, affettuo-
sa, ai movimenti degli anni settanta. Tante le sensibilita dei settanta, anche
quella femminista (che viene fuori in Anna di Francia).

Tra queste sensibilitd, viene naturale pensare a Deleuze. Non credo
fosse tra i riferimenti di Claudio, ma credo che la sua poetica incarnasse
quelle categorie deleuziane, che il suo “felice nomadismo” interpretasse lo
spirito del 77 forse meglio di qualunque altro — ne ho parlato anche con
Bifo, e anche lui riconosceva come quella poetica rappresenta davvero la
dimensione del molecolare, del microfisico, dell’esistenza come dimensio-
ne fluida. Del resto lui non fu mai organico ad alcun gruppo politico, era
totalmente uno del movimento, un qualunque. Ecco, mi pare che anche
questi si intersechi con il tuo itinerario — in cui Deleuze ¢ cosi importante.
Mi dici qualcosa del tuo rapporto con Deleuze?

Il primo libro di Deleuze che ho letto ¢ stato U'Antiedipo, che mi arriva
insieme a Differenza e ripetizione, pubblicato dal Mulino nella collana co-
ordinata da Melandri (che insegnava proprio a Bologna, dove c’era grande
attenzione alla filosofia francese, come anche Alberto Maria Forni, che ha
tradotto Deleuze). Quello fu un testo per me molto importante, cosi come
lo furono successivamente le Conversazioni con Parnet pubblicate da Feltri-
nelli, un modo di entrare ancora di pit dentro quel pensiero. Furono anni
in cui Deleuze ebbe molta risonanza, poi col riflusso venne accantonato.
Nell’universita non era presente, usci fuori anche dai contesti di ricerca pitt

275



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

elastica, aperta. A fine anni ottanta era indispensabile riprendere un pensie-
ro critico radicale. Con Adelino Zanini mettemmo in piedi un seminario
di filosofia contemporanea tra Gallarate e Padova, su Deleuze, Foucault,
Kojeve, Derrida... Finché, per riproporlo nel dibattito filosofico, nel 96
pubblicammo una sua raccolta di saggi inediti, Divenire molteplice”.

Il riflusso ha a che fare anche con Lolli, visto che per lui dal 78 si apre
una stagione nuova. La stagione degli extranei, come intitolera un disco.
Ex: perché ¢ bastato poco per sentirsi gia dei reduci. Ma anche estraneita
rispetto al mondo che sta cambiando, tutto intorno si sente il cosiddetto
riflusso, che poi diventera I'Italia da bere degli anni ottanta. E allora, con
questo senso di estraneitd addosso, Claudio scrive canzoni visionarie, rac-
conti di mondi che si aprono dentro tante persone. Perché quando si chiu-
dono dei mondi, se ne aprono altri.

Diversamente da quel che taluni pensano, non c¢’¢ un primo Lolli piu
politico e un secondo pitr intimista: la sua poetica ¢ sempre la stessa, quel-
la di un uomo che cattura col suo sguardo pezzi dei mondi che attraversa
e li trasfigura. E se qualcosa cambia, non ¢ lo sguardo di Lolli, ma i mondi
intorno a lui. Che lui cattura, e restituisce in canto.

La seconda tappa del rapporto mio con Lolli ¢ venuta fuori dopo la Ger-
mania, dove ero andato a studiare Gehlen per un dottorato, dopo essermi
laureato su Benjamin con Paolo Rossi, con Ferruccio Masini che mi aveva
fatto da correlatore. Rossi non aveva grande simpatia per il pensiero critico
radicale, ma con grande gentilezza mi disse di parlarne con Ferruccio Ma-
sini, che insegnava a Siena ma viveva sopra I'Antella, andai a trovarlo, mi
segui, diventammo amici, fu mio correlatore. Poi andai in Germania, dove
studiai Gehlen, oltre che i francofortesi.

Dopo la Germania tornai a Firenze, e Lolli mi fece compagnia in quegli
anni Ottanta in generale abbastanza grigi da un punto di vista politico cul-
turale. E mi fece compagnia anche come stimolo a continuare un percorso
stra-vagante, a continuare a praticare, come diceva Celati, un po’ di fanta-
sticazione.

Ricordo che Claudio in un’intervista diceva che la speranza non era
una cosa buona, intendendo la speranza come qualcosa dalla parte della
rassegnazione, della passivita. Ma il concetto di speranza, credo, contiene
anche altro, ovvero 'utopia come orizzonte (e essere di sinistra, diceva De-
leuze, ¢ guardare all’orizzonte); 'utopia come il possibile senza il quale si
soffoca. In questo senso, tu hai scritto un testo sulla connessione possibi-
le tra Bloch e Deleuze.

276



Marco Rovelli

La speranza ¢ di destra, diceva spinozianamente Deleuze, dalla parte del-
le passioni che indicano una mancanza, ¢ una passione triste. Deleuze non
amava I'utopia — ¢’¢ ancora troppa storia, la storia pesa, grava sul tuo modo
di vivere, ti predetermina, ti ingabbia — e in Che cos ¢ la filosofia? parla malis-
simo dell’utopia. In Bloch invece utopia e speranza sono strettamente con-
nesse. Perd Deleuze cita positivamente Bloch, dice che forse si pud pensare
'utopia in una maniera diversa, dice che forse bisognerebbe anche utilizzare
un altro termine: quindi quel che Bloch intendeva con utopia ¢ una cosa da
non buttare via. Non ¢ necessariamente passione triste, depotenziamento...
L’attesa ¢ anche una buona condizione, perché dai modo che si verifichi
qualcosa di imprevisto. E qui mi viene in mene una connessione tra Benja-
min e Lolli. C¢ una formula di Benjamin che vale per lui: “la passione
per U'improvvisazione”, una passione coltivata attraverso uno studio quasi
rabbinico, talmudico, preciso e attento. Una passione per 'imprevisto, per
I'imprevedibile, non nel senso di un procedere sgangherato, ma nel senso di
una passione che si concretizza sulla base di una grande sensibilita e di una
ricerca attenta... Nel senso alto della formula, ¢ anche qualcosa che puo
essere riferito proprio agli anni settanta.

Un’altra connessione tra Benjamin e Lolli che mi viene in mente ri-
guarda un elemento con cui Lolli ¢ sempre stato identificato — e da molti
per questo tenuto ai margini — ¢ la malinconia. Che era, certo, un elemen-
to della sua poetica, ma nel senso di Leopardi e Benjamin: la malinconia
come elemento di rottura col presente, e come potentissima forza di tra-
sformazione del reale. Il malinconico ¢ uno che vive sempre la possibilita,
insieme alla realta. Insomma, la poetica di Claudio Lolli ¢ malinconica, e
proprio per questo (e non nonostante) e pervasa da un’ansia di vita poten-
tissima, ed ¢ una continua celebrazione della vita — come risultera eviden-
te di li a poco in maniera chiarissima, con gli zingari felici: Riprendiamo-
ci la vita, la luna la terra e labbondanza, appunto. La poetica di Claudio
Lolli ¢ pervasa da un’ansia di vita potentissima, ed ¢ una continua celebra-
zione della vita.

Da quest’ansia di vita Ubaldo ¢ pervaso — nel creare concatenamen-
ti stra-vaganti, connessioni oblique — e nel donarsi generosamente, come
sa chi lo conosce.

277



VINCENZO SCALIA

La disattivazione della devianza.
Ovvero la devianza della disattivazione

Chi torna indietro/porta grandi novitd/come chi
sembra perso/ma sa come finira

Malika Ayane

Introduzione

Il problema pitt grave, ormai cronicizzato che affligge le scienze so-
ciali, ¢ quello della compartimentazione dei saperi. I filosofi non parlano
coi sociologi, che ignorano i politologi, i quali, sempre di pit, si affidano a
modelli statistici sofisticati, che trascendono la realtd invece di interpretar-
la, e stagnano nella verifica delle ipotesi. Ancora meno dialogano tra loro
antropologi, economisti e psicologi, ormai assuefatti al modello dell’ homo
oeconomicus' che immagina 'umanita come una folla solitaria che si muo-
ve in modo prevedibile, monotono, uniforme, al comando di una ragione
strumentale, tutta imperniata sul calcolo dei costi e dei benefici.

Eppure, Gyorgy Lukacs (1989), in tempi non sospetti, aveva ammo-
nito sui pericoli della segmentazione interpretativa, mettendo in evidenza
come la realtd andasse interpretata nella sua complessita attraverso I'utilizzo
della rotalita, categoria epistemologica caratterizzata dalla possibilita di co-
gliere la realta sociale in profonditd, a partire dalla contraddittorieta e com-
plessita dei fenomeni. In particolare, tenendo presente le disuguaglianze di
classe e i rapporti di forza asimmetrici come punto di partenza, diviene pos-

I M. D’Eramo, Dominio, Milano, Feltrinelli, 2020.

279



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

sibile elaborare quelle riflessioni che ci possono mettere nelle condizioni di
progettare e praticare una trasformazione collettiva della realta.

A distanza di poco piu di un secolo (1922) dalla pubblicazione di Szo-
ria e Coscienza di Classe?, il pensiero di Ubaldo Fadini si connota per la sua
capacita di avere fatto proprio il monito lukacsiano, sebbene da prospetti-
ve teoriche diverse. Il concetto di disattivazione, sviluppato da Fadini so-
prattutto nelle opere pitt recenti (2024), ha il merito di mettere insieme
la doppia istanza di realizzare un collegamento trasversale tra le discipline
umanistiche, oltre che di delineare la possibilita di una fuoriuscita dall’o-
rizzonte teorico-pratico che plasma la realtd contemporanea.

Col pensiero di Ubaldo mi ¢ capitato, nel mio percorso politico e in-
tellettuale, di misurarmi costantemente nel corso degli anni. Sul piano
della critica dell’esistente e dell’attivismo, mi ¢ tornata piu volte utile la
sua interpretazione del post-fordismo, elaborata singolarmente e in gruppo
(2001)°. Sotto il profilo epistemologico e metodologico, da sociologo della
devianza, ho fatto mio tutto il percorso prende le mosse dalla disattivazio-
ne. Un lettore attento, ma che ha interiorizzato, suo malgrado, le compar-
timentazioni del pensiero contemporaneo, potrebbe domandarsi quali at-
tinenze sussistano tra un criminologo critico e un filosofo. Si tratta di una
domanda non del tutto infondata, dal momento che i percorsi intellettua-
li e professionali delle diverse branche delle scienze sociali, portano spesso
a una divaricazione tra la parte performativa e quella speculativa. Nel mio
caso, lavorare in un contesto sempre piu caratterizzato dalla domanda di
un just in time pienamente post-fordista, per esempio in tema di sicurezza*
e di politiche penali’, la perplessita appare ulteriormente fondata. In real-
ta, proprio per il contesto post-fordista® in cui ci troviamo a vivere, ¢ vero
proprio il contrario. Nel senso che semmai, di una riflessione in profondi-
ta sul perché si sia passati dalla sicurezza dei diritti al diritto alla sicurezza’,
si avverte sempre pil il bisogno. In particolare, in un contesto sociopoliti-
co all'interno del quale, la questione securitaria, fa breccia anche presso i
settori delle scienze sociali nominalmente schierati contro le rappresenta-
zioni dominanti, che si sono prodotti in una lettura acritica dei dati relati-

> G. Lukacs, Storia e Coscienza di Classe, ed. it. Milano, Sugarco, 1989.

3 U. Fadini, A. Zanini (a cura di), Lessico Postfordista, Milano, Feltrinelli, 2001.

4 D. Melossi, Stato, Controllo Sociale e Devianza, Milano, Mondadori, 2002.

5 M. Pavarini, / Nuovi Confini della Penalita, Bologna, Martina, 1996.

¢ A. Ash, Postfordism. A Reader, London, Routledge, 1993.

7 S. Anastasia, M. Palma (a cura di), La Bilancia e la Misura, Milano, FrancoAngeli, 2001.

280



Vincenzo Scalia

vi alla criminalitd, che suggella, per esempio, 'oggettivita del nesso tra mi-
grazioni e problemi di ordine pubblico®.

Per questa ragione, a partire dalla disattivazione, ¢ possibile esplora-
re da un punto di vista critico, demistificandola, la questione criminale, in
particolare in relazione a due temi che Ubaldo sviluppa nella sua opera: il
primo riguarda la questione del rapporto tra potere e dominio, rispetto alle
quali il pensiero di Fadini si rivela utile a smascherare sia la narrazione che
le pratiche securitarie. In particolare, come 'attivazione di discorsi imper-
niati sulla paura e l'insicurezza vadano nella direzione del rafforzamento
del potere costituito. Il secondo ambito concerne il processo di costruzio-
ne sociale nella devianza, sia nella direzione dell’attivazione dei meccani-
smi di controllo e di demarcazione del confine tra legale e illegale, lecito e
illecito, sia nella misura in cui le pratiche e i discorsi disattivanti di questi
dispositivi vengono considerate devianti in quanto possono fare vacillare
gli assetti di dominio costituiti. Si tratta di questioni discusse ampiamente
dal pensiero criminologico critico, per i quali le riflessioni che ci propone
Ubaldo rappresentano ulteriori possibilita di approfondimento.

1. Dal governo della contingenza al confine: le aporie del sociale

Nel pensiero di Ubaldo Fadini, la questione relativa alla disattivazio-
ne, si svolge sul crinale della dialettica tra naturale e artificiale, a partire dal
pensiero di Arnold Gehlen e di Niklas Luhmann®. Se da un lato non ¢ pos-
sibile parlare di una natura umana definita in senso biologico, dall’altro la-
to, la naturalita degli esseri umani consiste nella creazione di artifici, ovvero
di tutte quelle istituzioni, agenzie, apparati, sistemi che rendono possibile la
gestione della complessita e della contingenza rappresentata dall’ambiente.
Non si tratta, beninteso, del meccanismo sfida-risposta cosi come prefigu-
rato da Arnold Toynbee, in quanto si prefigurerebbe una situazione deter-
minista, per cui gli esseri umani risponderebbero in una e una sola maniera
alle sollecitazioni esterne. Un’idea che presuppone uniformita di pensiero
e di pratica, scevra di quella creativita e quell'immaginazione che Ubaldo,
attraverso Gilles Deleuze, non si stanca di evocare. La societa, col suo pro-
liferare di usi, costumi, regole, norme, risponde alla soddisfazione dei biso-
gni essenziali. Dall’altro lato, questa esigenza di costruire e consolidare I'e-
sistenza umana in modo da rendere gestibili le difficolta e gli imprevisti,

8 M. Barbagli, Immigrazione e Criminalita in Italia, Bologna, Il Mulino, 1998.
? N. Luhmann, // Sistema Sociale, Milano, Etas, 1978.

281



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

dipende dalla molteplicita delle prospettive e dei punti di vista che caratte-
rizzano 'umanitd. Ne consegue una difformita di vedute, interessi, valori,
scopi, che sfociano inevitabilmente nella conflittualitd, che, marxisticamen-
te, investe il possesso e il controllo dei mezzi di produzione.

Proprio all'interno dello scarto tra la molteplicita di possibilita che gli
esseri umani hanno a disposizione per rapportarsi all’ambiente e la tenden-
za a semplificare, ordinare, uniformare, gestire (secondo la governamen-
talitd foucaultiana), si situa il punto di incontro tra il pensiero di Ubaldo
Fadini e la criminologia. Da un lato, utilizzando I'apparato sociologico-
criminologico, si fanno i conti con Emile Durkheim', che metteva in ri-
salto due aspetti caratterizzanti le societd umane. Il primo ¢ quello di fon-
darsi su di un nucleo valoriale condiviso, che struttura la vita collettiva. Il
secondo ¢ conseguente a questo passaggio.

Se la societa si fonda sui valori, inevitabilmente crea una linea di de-
marcazione tra questi e chi li trasgredisce, o che, magari, pone in essere un
nucleo di valori antitetico. Durkheim si preoccupa della necessita che ogni
societd raggiunga un livello adeguato di consenso, arrivando a paventare il
rischio delle spinte centrifughe prodotte dalla deriva anomica, vale a dire,
della possibilita che proliferi una pluralita valoriale che generi uno squili-
brio permanente all’interno della societa. Non a caso, come ci insegnano i
processi penali USA, con formule del tipo “Il popolo della Virginia contro
John Smith”, la societa tende a rappresentarsi come un insieme compat-
to, omogeneo, soprattutto, consensuale. La tensione durkheimiana verso
il consenso, tuttavia, ci lascia uno spiraglio. Tracciare una linea di demar-
cazione tra lecito e illecito, poi formalizzato in legale e illegale, non signi-
fica che il crimine rappresenti, come vorrebbe la criminologia positivista,
un’anomalia degli aggregati umani, semmai 'opposto. I fenomeni crimi-
nali rappresentano la normalita di ogni societa, rappresentando allo stesso
tempo la conseguenza dei processi di costruzione della societa e la possibi-
lita di ribaltarne gli assunti fondativi.

La criminalita, se vogliamo tradurre nel linguaggio di Ubaldo le im-
plicazioni del pensiero di Durkheim, rappresenta la possibilita di disattiva-
re l'ordine sociale esistente. Un ragionamento che riguarda, in modo senza
dubbio negativo, i reati piu gravi, con I'omicidio che disattiva il princi-
pio della sacralita della vita, ma che investe in modo positivo gli altri rea-
ti, quelli che gli operatori del diritto definiscono come “il penale quotidia-
no”. I reati contro il patrimonio, le violazioni delle leggi sugli stupefacenti,

10 E. Durkheim, La Divisione Sociale del Lavoro, Milano, Edizioni di Comunita, 2000.

282



Vincenzo Scalia

nell'Ttalia di oggi connessi alla migrazione clandestina', parlano della ne-
cessita di disattivare un ordine sociale che produce disuguaglianze pro-
fonde, che rigetta la liberta di movimento, che criminalizza chi, come i
consumatori di sostanze, spesso persegue dei modes d auto-assujesment fou-
caultiani che gli viene impedito di mettere in atto. Si tratta di quegli stili
di vita che evocano la categoria fadiniana della stanchezza, ovvero del rifiu-
to di sottomettersi alla performativitd produttivista che caratterizza la so-
cieta contemporanea.

Howard Becker'?, sviluppa ulteriormente il discorso durkheimiano,
nella misura in cui svela la posta in gioco che si cela dietro i processi di trac-
ciamento della linea di demarcazione tra lecito e illecito, tra legale e illegale.
Non a caso, il sociologo statunitense, parla della dicotomia tra gli “insiders”,
ovvero i gruppi sociali integrati che dispongono di risorse materiali, simbo-
liche e relazionali necessarie a produrre, mettere in circolazione e applicare
la distinzione tra i comportamenti ammissibili e quelli stigmatizzabili, e gli
“outsiders”, che questo processo lo subiscono. All'interno di questa dicoto-
mia, emerge tutta la soggettivitd del processo di produzione delle norme, e
della conseguente definizione e delimitazione degli spazi di legalita.

Il crimine, spiega Becker, ¢ quello che certi gruppi sociali definiscono
tale, e, reagendovi, pongono al bando della societd. Ne consegue un pro-
cesso rovesciato di produzione della devianza: non la producono i devianti,
ma chi li definisce tali e li tratta di conseguenza. In particolare, sottolinea
Becker, i devianti e i criminali saranno sempre gli outsiders, che I'etichet-
ta che gli viene apposta marginalizzera ulteriormente. Donne, meridiona-
li, contadini, operai, LGBTQIA+, disoccupati, migranti, rifugiati, rom,
coi loro comportamenti eccentrici, sempre al di fuori del performativismo
produttivo, trasversali alla biopolitica dell’edonismo finalizzato alla produ-
zione di valore, insomma, i disattivatori, meriteranno sempre 'attenzio-
ne delle agenzie di controllo sociale e degli imprenditori morali. Alimen-
tando quell’ordine del discorso criminologico che, come notava Vincenzo
Ruggiero®, qualifica la criminologia come scienza del deficit, ovvero che
inquadra i devianti come persone affette da deficit materiali, cognitivi,
relazionali, destinate naturalmente a delinquere. Viceversa, sorvola sulle
condotte abusive dei potenti, ovvero esponenti politici e del mondo im-
prenditoriale e finanziario, che invece arrecano alla comunita un danno
maggiore rispetto a quello dei reati del penale quotidiano.

' www.associazioneantigone.it.

12 H. Becker, Outsiders, Glencoe, Free Press, 1963.
» V. Ruggiero, Perché i Potenti Delinquono, Milano, Feltrinelli, 2016.

283



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Il processo di produzione della devianza, attraverso 'utilizzo della len-
te teorica fornita da Ubaldo Fadini, viene cosi focalizzato in tutta la sua di-
mensione problematica. La definizione di individui e gruppi sociali, delle
condotte che mettono in atto, come criminali, va collocata all'interno del
tentativo di ridurre la complessita, soffocando le potenzialita del plurale,
la sua vocazione a produrre interessi, valori, stili di vita alternativi a quel-
li esistenti. In particolare, a quelli considerati naturali, propugnati e difesi
dal capitalismo neoliberale nella sua forma post-fordista. Tuttavia, affinché
questo processo di riduzione della complessita raggiunga la sua compiutez-
za, & necessario che vi sia 'intervento di un attore esterno, ovvero lo Stato,
che agisce attraverso la produzione di regole formali e la sua implementa-
zione da parte dei suoi apparati. Ma soprattutto, che deve essere legittima-
to nella sua opera a partire dalla convinzione che la societa in cui viviamo
sia la migliore possibile. Di questo aspetto tratto nella prossima sezione.

2. La naturalita del neoliberismo attraverso [artificialita dello
Stato

Giorgio Agamben, estrinseca il rapporto tra legge e penalita. Il prin-
cipio-base del diritto, nulla poena sine lege, andrebbe in realtd rovesciato,
dal momento che, se da un lato la pena ¢ tale nella misura in cui viene san-
zionata e regolata dalla legge, dall’altro lato, quest’'ultima, non potrebbe
esistere senza |'irrogazione di una punizione nei confronti di chi viola le re-
gole preposte a regolare la convivenza civile. In altre parole, la legge, lungi
dall’essere uno strumento finalizzato a limitare il potere, e a creare lo spa-
zio necessario a fruire delle prerogative dell’'umanita, costituisce in realta lo
strumento principale per I'esercizio del dominio da parte del sovrano. Sta-
bilire le condotte legittime, limitarle, presuppone la previsione di una vio-
lazione sulla quale si interverra attraverso la messa in atto di pratiche re-
pressive ai danni di chi eccedera il dettato della legge.

Lo scarto tra legge e pena ¢ creato per essere colmato, soprattutto a
danno delle classi pericolose', ovvero di quelli che disattivano 'impalca-
tura della riduzione della complessita operata dal potere statale, che, a sua
volta, utilizza lo strumento penale con la finalita di legittimarsi come atto-
re cruciale della riproduzione dei rapporti di dominio. E all’interno di que-

4 G. Agamben, Homo Sacer. I[ Potere ¢ la Nuda Vita, Roma, Quodlibet, 2017.
15 L. Chevallier, Classi Laboriose e Classi Pericolose, Milano, Mondadori, 1977.

284



Vincenzo Scalia

sta doppia articolazione dello Stato e della legge che la dialettica tra natura-
le e artificiale evidenziata da Ubaldo emerge in tutta la sua problematicita.

Da un lato, sin da quanto Hobbes'® teorizzd la necessita del Leviata-
no per scongiurare il bellum omnes contra omnes, lo Stato si connota per es-
sere un attore artificiale, che allo stesso tempo conterrebbe, come nel di-
segno della copertina del libro, tutti i membri della comunita ma ¢ una
persona distinta. La stessa legge, come articolazione del potere statale, co-
stituisce un artificio, perché il patto di unione e il patto di sottomissione
che la legittimano marciano in controtendenza alla natura umana, orien-
tata al soddisfacimento delle pulsioni individuali anche a prezzo della sop-
pressione dei propri simili.

Dall’altro lato, I'artificialita della societa e dello Stato viene colmata
dai suoi fautori e difensori con una giustificazione ideologica che fa leva sul-
la naturalita. La legge, secondo i teorici liberali, incarnerebbe I'essenza stes-
sa della societa, nella misura in cui assicura la tutela della proprieta privata
dei mezzi di protezione e plasma le relazioni sociali a misura degli scambi
di mercato, secondo un modello monoculturale che arriva a diffondersi an-
che all'interno della penalitd. Non a caso, come nota Evgenij Pasukanis',
il modello retribuzionista affermatosi da Beccaria e Bentham in poi, rap-
presenta 'articolazione dello scambio di mercato sul versante giudiziario.
Il quantum di liberta che il detenuto deve pagare alla societa, riproduce la
transazione monetaria mediata dall’utilizzo del mezzo finanziario.

La pena, uniforme e regolata attraverso la spazializzazione del tem-
po, diventa il terminale dell’artificio attraverso il quale si naturalizza la so-
cietd votata alla libera intrapresa, che consente agli spiriti animali di muo-
versi nella direzione del soddisfacimento dei bisogni collettivi. La violenza,
all’interno del quadro sopra delineato, registra una trasformazione. Non
scompare del tutto, come sottolinea Wolfgang Sofsky'®, bensi si diffonde
all’interno della societa, stemperata ma allo stesso tempo moltiplicata dal-
la mediazione del sistema penale, che la inquadra in una cornice legale e
legittima e la rende accettabile, a detrimento del potenziale pluralista che
caratterizza il sociale.

Tuttavia, il problema relativo alla pratica della disattivazione e alla sua
conseguente repressione, si pone due piani alternativi. Il primo, ¢ quello
individuale, dove vengono portati avanti valori, interessi, stili di vita indi-
viduali, per esempio quello del nomadismo, del consumo di sostanze del-

' T. Hobbes, Leviathan, London, Penguin, 1986.
7 E. Pasukanis, La Teoria Generale del Diritto e il Marxismo, Roma, Pigreco, 2022.
'8 \W. Sofsky, Saggio sulla Violenza, Torino, Einaudi, 1996.

285



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

la sessualita, quello che Toni Negri'®, definiva come esodo dalla disciplina
del lavoro normato. La scelta individualista ¢ figlia del processo di segmen-
tazione dei bisogni collettivi, portata avanti dal potere®, che attraverso I'in-
dividualizzazione riesce a governarne meglio le eccedenze. Anche i diritti
umani, da questo punto di vista, rappresentano un artificio, nella misura in
cui riducono ad personam domande come quelle che investono la sfera del-
le condizioni di vita e quelle relative alla liberta di pensiero e di associazio-
ne, che sono strettamente sociali. Una segmentazione che, nel contesto at-
tuale, si sovrappone alla frammentazione sociale prodotta dal passaggio al
post-fordismo, creando delle domande sempre piu particolarizzate (Can-
giano, 2024) che il potere riesce a gestire e a respingere pit agevolmente.

Il problema della disattivazione, infatti, dovrebbe porsi in maniera
collettiva, attraverso la messa in atto di pratiche che articolino la critica
dell’esistente con la proposta e la messa in atto di un progetto alternati-
vo di societa. Si tratta di un aspetto molto importante rispetto al conflitto
tra ['artificio statuale e i potenziali artifici plurali che albergano e si forma-
no all’interno dello spazio sociale. Lo Stato si autodefinisce e si rappresen-
ta come un corpo compatto, uniforme, ma, soprattutto, permanente, che
assicura, attraverso le leggi e I'apparato ideologico, la riproduzione di rap-
porti sociali che pretendono di essere 'orizzonte ultimo verso cui la socie-
ta puo tendere.

Ne consegue che il dissenso politico rappresenta la forma piu radica-
le dei percorsi di disattivazione possibili, e viene trattata, non a caso, at-
traverso la messa in atto di misure estreme, che tracimano al di fuori dal-
la cornice della legalita ordinaria, in nome di uno stato d’eccezione® che
legittima la messa in atto di misure straordinarie. Sulla scia del pensiero
contrattualista®?, che, anche quando ¢ contrario alla pena di morte, consi-
dera legittime le punizioni capitali contro chi mette a repentaglio la sicu-
rezza delle istituzioni, si crea un artificio dentro artificio, che si esplicita
in una contraddizione.

Da un lato, i dissidenti politici vengono criminalizzati per la violen-
za, presunta e reale, delle loro posizioni, espresse sia a livello discorsivo che
a livello pratico. Dall’altro lato, il pericolo di una minaccia violenta, vie-
ne utilizzato in modo strumentale da parte dell’autorita statale, che auto-
giustifica arresti in massa, repressioni violente, carceri speciali, torture, in

" A. Negti, Il Dominio e il Sabotaggio, Milano, Feltrinelli, 1978.
2 G. Agamben, ivi, p. 177.

2 C. Schmitt, Le Categorie del Politico, Bologna, Il Mulino, 1993.
2 V. Ruggiero, Violenza Politica, Bari, Laterza, 2005.

286



Vincenzo Scalia

nome della “sicurezza dello Stato”. Si tratta di una formula che, malgra-
do pretenda di fare coincidere 'autorita statuale con la collettivita, in real-
ta fa riferimento allo Stato stesso. In nome del nemico, le atrocita vengo-
no legittimate.

Uno schema che in Italia conosciamo bene almeno sin dagli anni Set-
tanta, attraverso le istituzioni delle carceri speciali o montature giudizia-
rie come il caso “7 aprile®”, o per via della repressione del movimento no-
global, in particolare i fatti di Genova del luglio 2001%. Una repressione,
quest'ultima, mirata a disinnescare il piti grande tentativo di disattivazione
che stava prendendo piede dagli anni Settanta in poi. A Genova si ¢ prati-
cata la repressione preventiva, volta a soffocare la protesta e le pratiche al-
ternative prima che si diffondessero e moltiplicassero. Un approccio che
negli anni si ¢ sviluppato ulteriormente, e che sta trovando la sua compiu-
tezza nel varo, da parte del governo in carica, del DDL 1660, che arriva a
criminalizzare anche le forme non violente di protesta. Disattivare ¢ fati-
C0s0, tortuoso, ma, soprattutto, per lo Stato, ¢ criminale.

Conclusioni

La disattivazione costituisce una pratica minacciosa per il potere. La
minaccia principale consiste nel riportare al centro della scena la pluralita
delle opzioni che animano lo spettro sociale, fuoriuscendo dalla logica bi-
naria che anima le coppie sistema/ambiente e sfida/risposta. In particolare,
la disattivazione tira in ballo elementi come la creativita e I'immaginazio-
ne, rivendica il diritto alla stanchezza, proponendosi cosi in maniera disto-
nica rispetto alla ragione strumentale, e alla produttivitd performativa che
la anima. E Pincapacita, da parte della societa capitalista stessa, di misurar-
si con la complessita e col molteplice, oltre al suo bisogno di disciplinare
e categorizzare, a spingere verso la demarcazione di un confine sempre piu
chiuso tra lecito e illecito, legale e illegale. Soprattutto, a collocare al di la
del confine, un numero sempre piu vasto di individui, gruppi sociali, con-
dotte. Ci troviamo davanti a un contesto sociale attraversato da asimme-
trie relazionali, simboliche e materiali, che rifiuta di affrontare le questioni
chiave relativamente alla tenuta della societa, e preferisce, piuttosto che af-
fidarsi a qualcuno dei possibili artifizi prodotti al suo interno, di creare un

» G. Bocca, I/ Caso 7 Aprile, Milano, Feltrinelli, 1983; X. Chiaramonte, D. Fiorentino, //
Caso 7 Aprile: 1l Processo Politico all’Autonomia Operaia, Milano-Udine, Mimesis, 2021.
# C. De Gregorio, Non Lavate Questo Sangue, Milano, Mondadori, 2002.

287



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

solo, specifico artifizio da collocare al di fuori della societa, ma allo stesso
tempo al suo interno: lo Stato.

E il Leviatano hobbesiano, che pretende allo stesso tempo di com-
prendere tutti i membri della societa e di essere un soggetto separato, che
trova nella creazione e nell’applicazione delle leggi un veicolo ideologi-
co per rappresentarsi come un’entitd naturale e perdurante nel tempo, per
restringere le opzioni a disposizione e auto-legittimarsi. La disattivazione
della statualita e dell’infrastruttura socioeconomica che la sostiene, dun-
que, viene considerata alla stregua di un sacrilegio, facendo rientrare dal-
la finestra quella sacralitd dell’ordine sociale e politico che si pensava fosse
stata superata con l'affermarsi della modernita. Eppure, disattivare si de-
ve. E I'unica possibilita che rimane, in un contesto attuale caratterizzato da
sconvolgimenti naturali e sociali, nonché da pericolose involuzioni politi-
che, che rischiano di eliminare i residui di una vita dignitosa che si erano
fatti spazio negli anni precedenti. Per dirla con Ubaldo, al pericolo di una
deriva del neoliberismo autoritario, preferiamo il rischio della disattivazio-
ne. A costo di essere devianti.

288



FIORENZA TOCCAFONDI

Prospettive bio-antropologiche sul legno storto

In un saggio contenuto in un volume dal titolo L uomo non é buo-
no, Ubaldo Fadini si sofferma su un colloquio tra Theodor Wiesengrund
Adorno e Arnold Gehlen avvenuto nel 1965 e da Fadini stesso tradotto in
italiano'. Che cosa si debba intendere per scienza dell’'uomo ¢ il fuoco ini-
ziale del dialogo. Per Adorno, una scienza degli uomini non puo che es-
sere sociologia. Per suo conto, 'uomo ¢ essenzialmente storico, da cima a
fondo: I'essere umano ¢ «formato, fin nel piti intimo della sua psiche, dal-
la storia, cio¢ essenzialmente dalla societa»*. Di conseguenza, una scienza
che includa 'indagine di una natura umana al di fuori di contesti socia-
li storicamente determinati non ha per lui alcun interesse: la sociologia ¢
si una scienza dell’'uvomo, ma non ¢ antropologia. Gehen, da parte sua, per
un verso — sia pure in una modalita sottile e implicita — richiama I'impor-
tanza della dimensione bio-antropologica e delle invarianti bio-comporta-
mentali dell’essere umano; per un altro (e ovviamente, trattandosi di un
punto fermo della sua filosofia) concorda con Adorno quando questi rac-
coglie dallo stesso versante bio-antropologico I'immagine della non fissita
della natura umana, I'idea che 'uomo ¢ «un essere aperto e non definito»,
cosicché «non possiamo [...] prevedere che cosa ne sara di lui»’.

Circa il primo punto toccato da Adorno, eludere del tutto il versante
di studi che comprende discipline come I'antropologia scientifica, le teorie
evoluzioniste, la primatologia ¢ una scelta che non appare del tutto con-

' U. Fadini, 1/ positivo dell’antropologia negativa: a partire da Giinther Anders, in L’nomo non
é buono, V. Marchio, Bologna, MachinaLibro, 2024, pp. 37-50, p. 45 ss.

* T.W. Adorno, A. Gehlen, La sociologia é una scienza delluomo? Una disputa, in Th. W.
Adorno, E. Canetti, A. Gehlen, Desiderio di vita. Conversazioni sulle metamorfosi dell’umano, trad.
it. e cura di U. Fadini, Milano-Udine, Mimesis, 2019, pp. 81-103, p. 83.

3 Tvi, 84.

289



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

vincente. Questo tipo di indagini non fornisce di certo una sorta di acces-
so privilegiato e di per sé esaustivo alla comprensione dei comportamenti
umani. Tuttavia, non solo la loro totale irrilevanza appare dubbia. E a do-
ver essere rilevato ¢ anche — e soprattutto — che il complesso di idee di tali
terreni di indagine ¢ di sicuro interesse perché i loro sviluppi recenti ci in-
vitano a riconsiderare in una luce nuova sia talune idee dell’antropologia
filosofica, sia canoni filosofici sempre risorgenti circa la natura dell’'uomo,
a partire da quello — totalmente negativo — consegnatoci da autori come
Tucidide, Thomas Hobbes, John Adams, von Clausewitz.

Nei reticoli interpretativi della natura umana offerti negli ultimi due
decenni dal versante di studi a cui si ¢ fatto riferimento si possono ricono-
scere diverse traiettorie teoriche. Nel far fronte alla questione di come sia-
mo diventati umani e del perché disponiamo delle caratteristiche che ab-
biamo le risposte sono eterogenee e comprendono — come vedremo — il
ricorso all’antenato comune che condividiamo con il litigioso scimpanze
(il che permetterebbe di dar conto della nostra aggressivita), la stretta pa-
rentela col pitt pacifico bonobo (il che permetterebbe di spiegare i tratti
pro-sociali che ci sono caratteristici), 'ipotesi dell’autodomesticazione (di-
venuta sempre pit centrale nell’ultimo decennio e che permetterebbe di
spiegare sia i nostri tratti aggressivi sia quelli prosociali). Quello che, a li-
vello generale, si pud oggi constatare ¢ perd una sorta di polarizzazione. Da
una parte vi ¢ chi invita a guardare con uno sguardo diverso al passato della
nostra specie, battendo in breccia (roussonianamente, per cosi dire) I'idea
secondo la quale i recessi dell’'umanita sarebbero sempre stati caratterizzati
da aggressivita, guerre, conflittualitd tra gruppi: ¢ questo il caso dell’antro-
pologo americano Brian Ferguson. Dall’altra, vi ¢ chi — per cosi dire — ren-
de nuove visioni consolidate, ossia il carattere ancipite della natura uma-
na, il suo essere nel contempo prosociale e aggressivo, docile e conflittuale
attraverso I'ipotesi che la specie umana si sia auto-addomesticata: ¢ questo
il caso dell’antropologo e primatologo inglese Richard Wrangham. In al-
tri termini, 'ipotesi dell’autodomesticazione permetterebbe di spiegare in
una luce nuova la coalescenza tra quanto di buono e di meno buono si puo
riconoscere nell’essere umano: 'antropologia negativa e I'aggressivita pro-
spettata da Hobbes nello stato di natura da una parte, e, dall’altra, 'antro-
pologia positiva e gli aspetti cooperativi e solidali che per istinto sarebbero
propri della nostra specie®.

# La natura istintivamente solidale e cooperativa degli esseri umani ¢ oggi per esempio soste-
nuta da Michael Tomasello. Cfr. al riguardo M. Tomasello, Altruisti nati. Perché cooperiamo fin da
piccoli, Torino, Bollati Boringhieri, 2010.

290



Fiorenza Toccafondi

Hobbes teorizzava che nello stato di natura 'essere umano vivesse in
una condizione di paura. Nelle sue stesse parole, una condizione dove «v’¢
il continuo timore (fear) e pericolo di una morte violenta»®. Una paura,
proprio per questo, correlata all’homo homini lupus di plautiana memoria:
ossia a una reciproca aggressivitd. Secondo quanto emerge oggi da alcu-
ni settori rilevanti dell’antropologia scientifica, un’analisi dei recessi della
nostra storia evolutiva suggerisce che Hobbes, almeno da un certo punto
di vista, non era lontano dal vero. Aveva invece inoppugnabilmente tor-
to quando pensava che nello stato di natura gli esseri umani conducesse-
ro una vita «solitaria»® e immaginava percio singoli individui, I'uno in lot-
ta con l'altro e da considerare alla stregua dei funghi (fungorum more), che
nascono all'improvviso senza alcun obbligo reciproco, autonomi e indi-
pendenti’. Individui costretti immediatamente a tutelare la propria so-
pravvivenza dunque, privi dell’aiuto degli altri e percio stesso egoisti, indi-
vidualisti, cattivi. E invece ben noto che immaginare uno stato di natura
di questo genere ¢ del tutto implausibile: in natura 'essere umano ¢ vissu-
to da sempre in gruppi, cacciatori-raccoglitori nomadi o agricoltori stan-
ziali che fossero. Come ben aveva visto Aristotele non c¢’¢ uomo al di fuo-
ri di una comunita di uomini: 'uomo ¢ un animale essenzialmente sociale.

Stando ai settori di indagine che abbiamo menzionato, la paura, I'ag-
gressivita e 'egoismo immaginati da Hobbes avrebbero comunque gioca-
to un ruolo cruciale nell’evoluzione della specie. Nel contempo, pero, che
proprio dall’egoismo, dalla paura e dall’aggressivita potesse scaturire la na-
turale propensione alla socialita che ¢ propria dell'uomo ¢ un esito che
Hobbes avrebbe considerato inverosimile. Oggi pare invece che non lo sia
affatto. Un comportamento egoistico di base volto alla propria difesa e al-
la propria conservazione ¢ un fatto istintivo sul cui valore evolutivo non
vi ¢ ombra di dubbio. Quella che viene definita come aggressivita istinti-
va di tipo reattivo ¢ essenzialmente una risposta immediata a quanto viene
percepito da un organismo come una minaccia alla propria esistenza ed ¢
percio collegata a un egoismo — per cosi dire — evolutivamente ineludibile:
sostanzialmente — come Hobbes aveva ben visto — ¢ una risposta di pau-
ra funzionale all’autoconservazione. Tuttavia, era appunto inimmaginabi-
le per Hobbes che proprio da queste tre componenti — 'egoismo, la paura,
Iaggressivita — sortisse quella propensione alla socialita propria della spe-

5 Th. Hobbes, Leviatano o la materia, la forma e il potere di uno Stato ecclesiastico e civile, a
cura di A. Pacchi, Roma-Bari, Laterza, 2009, p. 102.

6 Ibidem.

7 'Th. Hobbes, Elementi filosofici sul cittadino (De cive), a cura di N. Bobbio, Torino, Utet,
1948, p. 205.

201



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

cie umana di cui gia ci parlava Aristotele. Giustappunto questo nesso vie-
ne sostenuto dalle teorie odierne dell’autodomesticazione, teorie — come
vedremo — che sembrano altresi dar conto del perché I'essere umano pre-
senta quelle caratteristiche che a suo tempo portarono Gehlen a definirlo
un essere carente.

Circa la domesticazione in generale, ¢ ben noto che alcuni dei suoi ef-
fetti erano gia stati individuati da Darwin, che aveva notato che rispetto
ai loro omologhi selvatici i mammiferi addomesticati presentano delle ca-
ratteristiche comuni: per esempio, la riduzione della dimensione del cuo-
re e dei denti®. Una visione dettagliata — e ottenuta in tempi straordinaria-
mente rapidi — delle conseguenze della domesticazione si deve pero ai ben
noti esperimenti iniziati agli inizi degli anni 50 dal genetista russo Dimi-
try K. Belyaev con le volpi argentate, note per 'elevata aggressivita. Belya-
ev fece riprodurre e incrociare solo gli esemplari dal comportamento piu
mite e meno aggressivo. Nel tempo record di 30 anni (ma I'esperimento,
nonostante la morte di Belyaev, continua ancora oggi) le trasformazioni fi-
siche, fisiologiche e comportamentali correlate alla domesticazione si rive-
larono sorprendenti. Quelle piu rilevanti riguardano le orecchie (che di-
vengono pedule), 'accorciamento del muso, la riduzione della dentatura,
arrotondamento della calotta cranica, lo scodinzolamento, il comporta-
mento docile e mansueto, il gioco in eta adulta, la propensione alla com-
pagnia umana e — a livello ormonale — una riduzione dei livelli di testo-
sterone, associata a una minore aggressivita’. In buona sostanza, siamo di
fronte a trasformazioni sia di tipo pedomorfo (ossia che riguardano aspetti
morfologici e fisiologici) sia di tipo neotenico (ossia che attengono princi-
palmente alle caratteristiche comportamentali) delle specie addomesticate.

Le teorie piu recenti dell’autodomesticazione sostengono che nella sua
storia millenaria 'essere umano (e nella fattispecie il novero dei nostri pro-
genitori, i sapiens) avrebbe favorito il riprodursi degli individui meno ag-
gressivi ed eliminato quelli pitt aggressivi (i cosi detti maschi alfa). Cio sa-
rebbe avvenuto per il rapporto indiretto ma strettissimo che corre tra il
valore evolutivo della sopravvivenza individuale (e dunque dell’egoismo) e

8 Su questi e altri effetti della domesticazione riconosciuti da Darwin si veda Ch. Darwin,
La variazione degli animali e delle piante allo stato domestico, a cura di A. Volpone, Torino, Einau-
di, 2011.

 Cfr. per esempio D.K. Belyaev, Domestication of animals, in «Science Journal», vol. 5,
1969, pp. 47-52. Per una accurata analisi di quella che & comunemente nota come sindrome da
domesticazione si veda A.S. Wilkins, R.-W. Wrangham, W.T. Fitch, 7he “Domestication Syndrome”
in Mammals: A Unified Explanation Based on Neural Crest Cell Behavior and Genetics, in «Geneticsy,
197 (3), 2014, pp. 795-808.

292



Fiorenza Toccafondi

la riduzione dell’aggressivita dei nostri consimili: ridurre la seconda signifi-
ca favorire lo sviluppo delle relazioni cooperative, le quali, a loro volta, ge-
nerano vantaggi funzionali alla protezione del singolo individuo. I nostri
progenitori avrebbero percid via via penalizzato ed eliminato gli individui
con una eccessiva propensione all’aggressivita reattiva — che ostacola gli in-
teressi del gruppo e dei suoi singoli membri — promuovendo di converso gli
individui meno aggressivi, con maggiore tendenza alla docilita, piu inclini
alla collaborazione, alla tolleranza'®. Viene cosi dato conto in questi termi-
ni sia della socialitd dell’essere umano sia del suo configurarsi come la pilt
mite e tollerante tra tutte le specie animali: pur essendo stati addomestica-
ti senza l'intervento di un domesticatore, la relazione che si puo stabilire tra
gli esseri umani e i loro antenati pre-sapiens ¢ analoga a quella che intercor-
re tra i cani e i lupi o tra le volpi di Belyayev e la loro controparte selvatica.

Una prova evidente dell’autodomesticazione ¢ indicata nella presenza
nell’essere umano dei fenomeni della pedomorfosi e della neotenia, che co-
me si diceva rappresentano i due elementi essenziali della sindrome da do-
mesticazione. Considerandone piti da vicino le caratteristiche, la prima, in
buona sostanza, consiste nel mantenimento in eta adulta di alcune caratte-
ristiche morfologiche e fisiologiche proprie delle fasi infantili (la qual co-
sa non si ritrova nella controparte selvatica). E nell'uomo, per esempio, si
constata la mancanza del pelo in grandi parti del corpo adulto (il che non
si riscontra nei primati), la forma arrotondata del cranio, I'accorciamento
della mandibola: aspetti, questi, che rendono I'essere umano adulto piu si-
mile a un piccolo scimpanze (e dunque a un essere carente, per riprende-
re la prospettiva di Gehlen) che non a uno scimpanz¢ nella sua fase adul-
ta. Il fenomeno della neotenia ha invece un doppio risvolto. Uno riguarda
la conservazione — tipica della domesticazione — di tratti comportamenta-
li infantili nell’eta adulta. Questa conservazione ¢ tipica anche dell’essere
umano: la disposizione al gioco, la curiosita, lo sperimentare lo accompa-
gnano infatti per tutta la vita''. Su di un piano piu strettamente biologi-
co, la neotenia indica invece un altro aspetto di grande rilevanza che qui,
pero, ¢ possibile solo accennare: la prolungata infanzia che ¢ propria del
cucciolo dell’'uomo rispetto ai cuccioli delle altre specie. Mentre questi na-
scono gia con una serie di competenze specie-specifiche o le acquisiscono

' Si veda B. Hare, Survival of the Friendliest: Homo sapiens Evolved via Selection for Proso-
ciality, in « Annual Review of Psychology», 68(1), 2017, pp. 155-186 e B. Hare, V. Woods, Sur-
vival of the Friendliest. Understanding Our Origins and Rediscovering Our Common Humanity, New
York, Random House, 2020.

' Per questa accezione di neotenia si puo vedere, per esempio, F. De Waal, 7/ bonobo ¢ ['a-
teo. In cerca di wumaniti tra i primati, Milano, Raffacllo Cortina, 2013, p. 93.

293



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

velocemente raggiungendo 'autonomia, il cucciolo umano richiede cu-
ra, dedizione, accudimento, necessita di un periodo prolungato per gio-
care, apprendere, sperimentare, camminare, comunicare. Nasce, per cosi
dire, costitutivamente immaturo: ¢ caratterizzato — per riprendere la feli-
ce espressione di Adolf Portmann — da una «prematurita extra-uterina» 2.

E interessante osservare che sviluppi recenti dell’antropologia evolu-
zionista ci dicono che avremmo derivato il fenomeno dell’autodomesti-
cazione dai bonobo'?, con i quali da non molti anni sappiamo che il no-
stro genoma ¢ imparentato nella stessa misura con cui lo ¢ con quello degli
scimpanze. Sarebbe dunque in virti di questo imparentamento che, pro-
prio come i bonobo, restiamo un po’ bambini anche nella maturita. So-
prattutto dalle ricerche condotte dall’antropologo evolutivo Brian Hare
— e successivamente consegnate alle pagine di Survival of the Friendliest
(2020), scritto a quattro mani con Victoria Wobber ' — la storia che emer-
ge ¢ affascinante. Se scimpanze e bonobo sono due specie di scimmie an-
tropomorfe con caratteristiche comportamentali molto diverse, il loro ha-
bitat ¢ invece del tutto simile: le foreste pluviali. I due tipi di scimmie
vivono infatti su sponde opposte del fiume Congo, a pochi chilometri di
distanza. Anche il tipo di dieta non li differenzia, essendo in entrambi i ca-
si principalmente basata su frutta, foglie e steli. Il punto dirimente ¢ che i
bonobo non devono contendere per il cibo: nel loro ambiente non vi so-
no infatti altri animali che si alimentano con la stessa dieta, il che permet-
te loro di spostarsi in sottogruppi con tranquillita, passando da un arbusto
all’altro. A livello comportamentale, rispetto agli scimpanzé, i bonobo so-
no infatti una specie di gran lunga pili pacifica e non mostrano verso i con-
specifici lo stesso grado di aggressivita attribuito agli scimpanzé.

[ tratti comportamentali dei bonobo erano noti ben prima degli studi
di Hare e di Wobber'®, ma la loro ipotesi — condivisa col loro mentore, Ri-
chard Wrangham — ¢ che queste caratteristiche derivino proprio da un pro-
cesso di autodomesticazione. Rispetto agli scimpanze, presentano infatti
tutte le caratteristiche della pedomorfosi e della neotenia: hanno per esem-
pio il cranio pitl piccolo cosi come le mascelle ridotte, il muso pit corto e

2 A. Portmann, Frammenti biologici per una teoria dell nomo, Milano, Mimesis, 2022, p. 99.

' Cfr. B. Hare, V. Wobber, R. Wrangham, The self-domestication hypothesis: Evolution of bono-
bo psychology is due to selection against aggression, in «Animal Behaviour», 83 (3), 2012, pp. 573-585.

4 B. Hare, V. Woods, Survival of the Friendliest. Understanding Our Origins and Rediscove-
ring Our Common Humanity, cit.

15 Con particolare riferimento ai bonobo, i comportamenti cooperativi e 'empatia nel mon-
do animale sono stati oggetto — come ¢ ben noto — delle grandi indagini condotte da Frans de Waal.
Al riguardo si veda, per esempio, F. De Waal, 1/ bonobo e l'ateo., cit.

294



Fiorenza Toccafondi

meno sporgente, una maggiore disponibilita di serotonina e ossitocina a li-
vello cerebrale, una morfologia femminilizzata; presentano poi una ridotta
aggressivita, il gioco sociale in etd adulta, una tolleranza sociale accresciu-
ta, attitudini prosociali, 'incremento della comunicazione cooperativa. La
separazione tra bonobo e scimpanz¢ pare sia avvenuta durante il Pleistoce-
ne, quando gruppi di scimpanzé si spostarono dall’altra parte del fiume e si
evolsero nei bonobo. Il punto dirimente di tutta la storia ¢ che nella spon-
da del fiume Congo dove rimasero e vivono tuttora gli scimpanze¢ sono pre-
senti i gorilla, che condividono la loro stessa dieta. Anche gli scimpanze,
come i bonobo, vivono in gruppi e sottogruppi. Tuttavia, a causa della ri-
dotta quantita di cibo dovuta alla presenza dei gorilla, i gruppi concorrenti
lottano per espandere il proprio territorio, trovare cibo, ridurre il rischio di
essere attaccati. Rispetto ai bonobo, presentano percid un’alta aggressivita
e una suddivisione in gruppi caratterizzata da una spiccata conflittualita'.

A proposito degli scimpanze e della loro belligeranza ¢ interessante ri-
cordare che in ambito antropologico, sino a non molti anni fa, la lettura
dominante della natura umana avveniva proprio alla luce dell’antenato co-
mune condiviso con gli scimpanzé. Dopo aver studiato per anni le popo-
lazioni Yanomami del Venezuela, nel celeberrimo Yanomama: The Fierce
People (1968)" I'antropologo Napoleon Chagnon giunse alla conclusio-
ne che lo stato di natura doveva essere intrinsecamente polemogeno, cosi
come Hobbes aveva immaginato. Nel non poco contestato Noble Savages:
My Life Among Two Dangerous Tribes, non a caso, al fine di rendere 'idea
della vita delle tribli amazzoniche il richiamo a Hobbes da parte di Cha-
gnon ¢ esplicito e insistito: si trattava a suo avviso di una condizione di vi-
ta «simile a quello che Thomas Hobbes aveva in mente», ovvero, e croni-
camente, «una condizione di guerra», «una vita breve, brutta e brutale»'®.
Sempre sul versante dell’antropologia evoluzionista, autori ben noti co-
me Jared Diamond e Steven Pinker si sono espressi in termini non dissi-
mili"’. Cio che accomuna questi autori ¢ 'interpretazione dei dati raccolti
sulle dinamiche comportamentali degli scimpanzé, che mostrano numero-

' B. Hare, Survival of the Friendliest, cit., p. 159 ss. e R. Wrangham, 1/ paradosso della bon-
ta. La strana relazione tra convivenza e violenza nell evoluzione umana, Torino, Bollati Boringhieri,
2019, Prima edizione digitale ottobre 2019, Adobe Digital Editions, pp. 94-105.

7 N. Chagnon, Yanomamd, The Fierce People, New York, Holt, Rinehart &. Winston, 1968.

'8 N. Chagnon, Noble Savages: My Life Among Two Dangerous Tribes — The Yanomamé and
the Anthropologists, New York, Simon and Schuster, 2013, pp. 7-8.

1 Cfr. J. Diamond, I/ mondo fino a ieri. Che cosa possiamo imparare dalle societi tradiziona-
/72, trad. it. di A. Rusconi, Torino, Einaudi, 2013 e S. Pinker, 1/ declino della violenza: perché quel-
la che stiamo vivendo é probabilmente l'epoca piir pacifica della storia, trad. it. di M. Parizzi, Milano,
Mondadori, 2013.

295



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

se corrispondenze con quelle umane, in particolare per quanto concerne
il dominio territoriale, 'aggressivita verso gli estranei e le comunita con-
finanti, le aggressioni e agli omicidi intergruppo. Cid che viene suggerito
¢ che questo tipo di comportamenti derivi da un’eredita genetica innata,
cio¢ dall’antenato comune che condividiamo con gli scimpanzé.

Oltre a Margaret Power e Robert Sussman, tra i tenaci oppositori di
questa posizione risalta oggi il nome dell’antropologo americano R. Brian
Ferguson. Gli obiettivi polemici di Ferguson — per esempio in un saggio
comparso nel 2018 in «Scientific American», War Is Not Part of Human
Nature— sono molto chiari: in ambito archeologico, la tesi di chi sostie-
ne che «quando ¢’¢ un buon quadro archeologico di qualsiasi societa sul-
la Terra, ¢’¢ quasi sempre anche evidenza di guerra»; in ambito di filosofia
della politica, la tesi di chi ritiene che le guerre e i genocidi siano sempre
stati parte della specie umana; in ambito di antropologia evoluzionistica,
I'idea secondo la quale la violenza tra gruppi abbia rappresentato un com-
portamento evolutivo cosi come avvenuto nel caso degli scimpanzé: in al-
tri termini, la guerra sarebbe servita «come un meccanismo di selezione na-
turale in cui il piti forte prevale nell’acquisire sia compagni che risorse».

Attraverso lo studio della documentazione archeologica Ferguson si
¢ fatto convinto di due cose: che i comportamenti omicidiari riconducibi-
li a moventi personali erano abbastanza frequenti gia nel mondo preistori-
co; che la stessa cosa non puo dirsi per il fenomeno di gruppi organizzati
che uccidono persone di altri gruppi (il che, propriamente, corrisponde a
quanto si intende con guerra). A suo parere, la guerra sarebbe apparsa «in
tempi diversi e in luoghi diversi». Per esempio, negli insediamenti risalenti
a prima del 3.200 a.C., presenti in Siria e nell’area che va dal Sinai al sud
del Libano, non ci sarebbero evidenze archeologiche convincenti — come
armi o resti scheletrici — che attestino la presenza di guerre. La stessa co-
sa vale anche per i gruppi di cacciatori-raccoglitori vissuti in Giappone dal
13.000 all’800 a.C. Poggiandosi su una serie di esempi analoghi, la con-
clusione di Ferguson ¢ che le condizioni di vita basate sulla caccia e sulla
raccolta che hanno caratterizzato il genere umano sino a oltre 200.000 an-
ni fa non includevano la belligeranza tra gruppi. La tesi che Ferguson fa
propria ¢ percid che 'insorgenza della guerra va ricercata nella transizio-
ne all’agricoltura, nel passaggio a un’esistenza stanziale, nella crescita della
popolazione locale, nella concentrazione di risorse preziose come il bestia-

2 R.B. Ferguson, War Is Not Part of Human Nature, in «Scientific American», Volume
319, Issue 3, 2018, https://www.scientificamerican.com/article/war-is-not-part-of-human-nature/
(accesso marzo 2025).

296



Fiorenza Toccafondi

me, nel commercio di beni di valore elevato, nell’istituzione di confini di
gruppo?!. «Le ossa e i manufatti piu antichi — scrive Ferguson — sono coe-
renti con il titolo dell’articolo di Margaret Mead del 1940: La guerra é so-
lo un’invenzione, non una necessita biologica»**.

La bellicosita, secondo Ferguson, non fa dunque parte da sempre del-
la specie umana e non ¢ percid da considerare come una sua propensione
istintiva. E del tutto evidente che cio che le prospettive 4 la Ferguson in-
tendono scalzare ¢ un canone ben preciso, che ¢ quello a cui si ¢ fatto rife-
rimento all’inizio di questo contributo: il canone costituitosi con Tucidi-
de a partire dalla classicita e che permea — oltre all’antropologia negativa di
Hobbes, che di Tucidide fu traduttore — le prospettive di grandi autori co-
me David Hume, John Adams, von Clausewitz. Il celeberrimo dialogo dei
Melii contenuto nel libro V de La guerra del Peloponneso ¢ una rappresen-
tazione fulgida e paradigmatica di questo canone. Prima del massacro del-
la popolazione dell’isola, gli ateniesi chiedono ai Melii la sottomissione. E
la ragione da loro invocata ¢ presentata come una sorta di legge naturale:
«Non solo tra gli uomini, come ¢ ben noto, ma, per quanto se ne sa, an-
che tra gli dei, un necessario e naturale impulso spinge a dominare su co-
lui che puoi sopraffare» .

Richard Wrangham — uno dei grandi sostenitori della teoria dell’au-
todomesticazione — esprime un disaccordo senza riserve sulle vedute a la
Ferguson. Per esempio, sia circa la rarita di scontri coalizionari tra i cac-
ciatori-raccoglitori nomadi — che non avrebbero avuto ragione di combat-
tere giacché potevano spostarsi senza difficoltd da un luogo all’altro — sia
circa I'idea che sarebbe stato il passaggio all’agricoltura a generare aggres-
sioni e battaglie tra gruppi, Wrangham ritiene che non ci si possa esime-
re dal confrontarsi col comportamento degli altri primati: poiché quando
lo spazio disponibile e ricco di risorse si riduce i gruppi (cacciatori e racco-
glitori compresi) non esitano a combattere, non vi sono ragioni plausibi-
li per escludere che gli esseri umani abbiano fatto altrettanto. E I'esimersi
da questo confronto, a suo parere, nasce in realta da motivazioni politiche,
che ben sarebbero visibili nelle esternazioni di antropologi come Douglas
Fry: «Un importante contributo generale dell’antropologia ¢ quello di aver

21 Vi sono tuttavia casi, per esempio nel Levante meridionale, dove questi fattori vi sono stati
per migliaia di anni ma 'archeologia non documenta nessuna prova di guerre, ibidem.

22 Jbidem.

» Tucidide, La guerra del Peloponneso, a cura di L. Canfora, Torino, Einaudi-Gallimard,

1996, p. 761, vv. 105 2-3.

297



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

messo fine alle bugie sulla “piaga della guerra” dimostrando che la guerra
non ¢ una componente naturale e inevitabile della natura umana»*.

Mettendo assieme quanto emerso negli ultimi decenni dall’antropo-
logia scientifica e dalla primatologia, il quadro che Wrangham delinea ¢
— a suo stesso dire — paradossale. In primo luogo, se ¢ vero che nell’esse-
re umano c¢’¢ un retaggio scimmiesco, ¢ anche vero che questo retaggio ¢
pit ricco di quello che a lungo si era creduto. In noi convive, come in una
sorta di chimera, tanto la scimmia bonobo, che si manifesta nella figura
di Jekyll, quanto quella scimpanzé, che emerge nel malvagio Hyde. E a ri-
velarsi cruciali per il determinarsi di questa condizione sono gli effetti pa-
radossali dell’autodomesticazione. Da una parte, questa ha ridotto, come
nei bonobo, I'aggressivita reattiva e incoraggiato la reciproca osservazione,
la comprensione sociale, la cooperazione con gli altri membri del gruppo,
lincremento della comunicazione cooperativa. I neanderthal, al contrario,
vivevano si in gruppi ed erano sociali, ma quello che Wrangham suggeri-
sce ¢ che fossero poco cooperativi proprio perché la loro reattivita e il lo-
ro sistema emotivo non conobbero le trasformazioni bio-comportamenta-
li correlate all’alto livello di autodomesticazione iniziato dai sapiens circa
300.000 anni fa*. Dall’altra, tuttavia, il tipo di aggressivita che si ritro-
va negli scimpanze ('aggressivita proattiva e coalizionaria tra gruppi con-
specifici) ha finito non solo col mantenersi, ma anche col raffinarsi, rag-
giungendo un livello non presente in nessun’altra specie proprio in virt
dell’autodomesticazione. Piu precisamente, le trasformazioni bio-compor-
tamentali indotte dall’autodomesticazione — la cooperazione, la possibilita
di cospirare, di programmare aggressioni, la condivisione di piani d’attac-
co — utilizzate verso individui eccessivamente aggressivi del proprio gruppo
hanno fornito anche un’arma formidabile al servizio dell’aggressivita ver-
so altri gruppi, ossia dell’aggressivita che ¢ propria anche degli scimpanze.
A differenza dell’aggressivita istintiva — reattiva e impulsiva — quella pro-
attiva ¢ pianificata, calcolata, a freddo, e raggiunge nell'uomo livelli spa-
ventosi grazie al supporto di valori e idee identitarie proprie unicamente
dell’essere umano.

Considerata nel suo insieme, la teoria dell’autodomesticazione di
Wrangham ha come gettato una nuova luce su immagini di lungo corso
circa il carattere ancipite della natura umana. Tuttavia, non ¢ stata esente

# R. Wrangham, I/ paradosso della bonia, cit., p. 238. Per la citazione di Fry si veda D.P. Fry,
The Human Potential for Peace: An Anthropological Challenge to Assumptions About War and Vio-
lence, New York, Oxford University Press, 2006, p. 262.

» R. Wrangham, / paradosso della bonzz, cit., p. 189 ss.

208



Fiorenza Toccafondi

da critiche. Ferguson, per esempio, contesta sia la tesi secondo cui I'aggres-
sivita intergruppi sarebbe perpetrata dai maschi degli scimpanzé per ridur-
re il numero di maschi nei gruppi concorrenti, sia I'idea stessa di un’aggres-
sivita innata negli scimpanzé — proposta da Wrangham in Demonic Males:
Apes and the Origins of Human Violence (1996%) — che, secondo Ferguson,
sarebbe invece imputabile agli effetti dell’interferenza umana sul loro ha-
bitat”. Ad ogni buon conto, tirando conclusivamente le fila in riferimen-
to al passaggio del dialogo tra Gehlen e Adorno da cui si ¢ partiti, i dibatti-
ti antropologico-evoluzionistici degli ultimi decenni sembrano confermare,
seppur in modi diversi, un punto su cui Adorno e Gehlen concordavano:
la revocabilita delle forme umane di stare al mondo. Sia pure su una sca-
la di centinaia di migliaia di anni, Ferguson lo fa suggerendo che il «legno
storto» (per riprendere la celebre definizione kantiana dell’essere umano)
¢ stato storicamente quello che ¢ stato, ma non per una legge di natura.
Wrangham, da parte sua, interpreta negli effetti paradossali dell’autodo-
mesticazione la ragione per cui 'uomo ¢ stato prevalentemente quello che
abbiamo storicamente conosciuto; tuttavia, 'ipotesi stessa dell’autodome-
sticazione testimonia la non fissitd dell’essere umano e la possibilita di mo-
dificare le modalita umane di stare al mondo. Detto cid, riguardo alla previ-
sione di cosa ne sara dell'uomo, i sessant’anni trascorsi dal dialogo tra i due
grandi autori tedeschi non offrono purtroppo grandi motivi di ottimismo.

26

R. Wrangham, Demonic males: Apes and the origins of human violence, Houghton, Miff-
lin and Company, 1996.

7 R.B. Ferguson, Chimpanzees, War, and History: Are Men Born ro Kill?, Oxford, Oxford
University Press, 2023, cfr. p. 5 ss., p. 207 ss., p. 406 ss.

299



VIVIANA VACCA

Un enigma per uccelli di rapina: concettualizzazioni
politiche intorno allumano nel pensiero
di Ubaldo Fadini

Umano e forme di vita

«essenza dell’'uomo sta nella sua e-staticita, nella sua attitudine a tra-
sferirsi fuori di sé, ad essere “con coscienza al di la dei sensi” ed ¢ appunto
in virtt di questa “rivelazione dello spirito” per la quale si ha, ad un tem-
po, “un vedere, un udire, un sentire” e, oltre a tutto cio, “una sensazione di
certezza immediata, una cognizione della mia vita piti vera e piu propria”,
che ¢ dato all’'uvomo di “trasmutare i pensieri in leggi, i desideri in adempi-
menti”. L'uomo come “metafora” ¢ speculare al mondo come “tropo uni-
versale dello spirito”: sta in questa plasticita antropologica il segreto di do-
ver essere “pitt che uomini” di cui parla Novalis»'.

Il riferimento al denso lavoro teorico di Ferruccio Masini rende ragio-
ne della profondita di un legame che risulta essere traccia nell’intensa pro-
duzione di Ubaldo Fadini.

Il dialogo con autori e apporti disciplinari differenti — dalla filosofia
post-strutturalista alle scienze cognitive, dalla letteratura alle arti — non si
riduce in un eclettismo labirintico ma ¢ quella spia in grado di illumina-
re un lavoro di ricerca nel quale il rigore scientifico riconfigura un pensie-
ro incarnato che accetta la sfida di andare incontro anche a forme di stra-
niamento rivelatrici.

' F. Masini, Mundus alter et idem. L'utopia “estetica” nei Frammenti di Novalis, in 1d., Le
stanze del labirinto. Saggi teorici e altri scritti, Firenze, Ponte alle Grazie, 1990, p. 97.

301



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Alla base vi ¢, dunque, quell’enigma del corpo? da cui partire per ana-
lizzare le trame relazionali tra cio che ¢ umano e il mondo stesso, anche in ri-
ferimento alle continue riconfigurazioni caratteristiche del contemporaneo.

La domanda intorno all’'umano riguarda 'antropologia filosofica che
interroga costantemente la tecnica secondo la formulazione di un autore
quale Arnold Gehlen® alla cui ricezione italiana ha contribuito Fadini. La
ricerca, dunque, inesausta nel pensiero non di un esotismo che fa volentie-
ri a meno di un simulacro di osservatore-partecipante improntata allo stu-
dio dell’alteritd come se si trattasse di una soggettivitd neutrale, una sorta
di cinepresa incapace di cogliere la complessita intorno alla nozione di vi-
ta attraverso la quale ogni piccolo frammento d’esistenza non ¢ considera-
to separatamente.

In che modo, allora, fare un passo ulteriore in antropologia, per an-
dare oltre stereotipati sintagmi agentivi e narrativi? La vita stessa dovreb-
be diventare oggetto di studio antropologico a tutto tondo, rimpiazzando
Parmatura ideologica dell“essere e andare altrove’ — affermatasi in passato —
con un pil efficace e odierno pensiero del ‘vivere in divenire qui e altrove’.

Per reimpostare efficacemente la ricerca, in sostanza, bisognerebbe
concentrarsi sulla vita in divenire e sui molteplici modi di ritagliarla per
elementi di discontinuitd e continuitd, attenti a quelle metamorfiche tra-
sformazioni che rendono conto della plasticita caratteristica dell’'umano
anche nel suo rapporto con la tecnica.

Se affermo questo a proposito delle riflessioni di Ubaldo Fadini — par-
lando di ‘ritagliare’, nonostante la sua propensione per il divenire — ¢ anche
perché sono consapevole del fatto che ¢ difficile fare totalmente a meno di
discontinuita ed ¢ poco realista concepire 'esistenza senza produrre una
categorizzazione di qualche tipo che produce del discontinuo (con qualco-
sa) e del continuo (con qualcos’altro).

Credo, infatti, che [“avventura’ critica intrapresa da Fadini sia, allo
stato attuale, un modo per decentrare sé stessi e gli altri, i propri posizio-
namenti e quelli altrui al fine di vedere meglio se stessi e gli altri, nel va-e-
vieni tra il locale e il globale, il sapere e il potere.

Pienamente d’accordo, quindi, con quegli antropologi che vedono
'antropologia come «modo per liberarsi delle consuetudini percettive sco-

2 F. Masini, La via eccentrica, Casale Monferrato, Marietti, 1986, p. 147.

3 Per rendere conto della complessita della produzione teorica a riguardo si rimanda, ex mul-
tis, a U. Fadini, I/ corpo imprevisto. Filosofia, antropologia e tecnica in Arnold Gehlen, Milano, Fran-
coAngeli, 1998; Sviluppo tecnologico e identita personale. Linee di antropologia della tecnica, Bari,
Dedalo, 2000; U. Fadini, A. Zanini (a cura di), Lessico postfordista. Dizionario di idee della muza-
zione, Milano, Feltrinelli, 2001.

302



Viviana Vacca

prendo altre modalita di approccio, per avvertire la moltitudine dei mon-
di che si nascondono nel mondo»*.

Con una differenza, perod, che ribadisco: il proverbiale straniamento
provato non vale soltanto per le consuetudini percettive, ma, parimenti,
per quelle cognitive, emotive e le — inevitabili — testualizzazioni.

In questa prospettiva, ¢ anche piu chiara la ragione per cui il riferi-
mento continuo ad autori cari — Canetti, Benjamin, Gehlen, Deleuze e
Adorno, senza dimenticare Spinoza — risponda al tentativo di rielaborare
nozioni quali testo, soggettivita e scrittura, a partire dai presupposti filoso-
fici della modernita.

Cio ¢ diventato in seguito, per oppositori e critici, un modo per rele-
gare queste nozioni nel passato da superare o nel novero del gia noto da so-
stituire con altro. A mio parere, invece, la lezione pitt importante, sempre
attuale che Fadini ci consegna ¢ che la riflessione — convergendo su testi e
scritture, soggettivita e autorialitd’ — diventa un mezzo efficace per mettere
a fuoco su contesti pragmatici e storici obliterati, cosi come su incastri di
poteri e saperi fatti passare per innocui, o su discipline e discorsi concepiti
come innocenti strumenti di neutrale sapere.

Come ricorda Foucault, la «discipline est un principe de contrdle de
la production du discours»® ineludibilmente legata ai contesti storici.

Alla stregua di altre discipline, 'antropologia filosofica si pone tuttavia
una finalitd soggiacente che la rende critica rispetto all’acquisizione del sa-
pere disciplinare e ‘naturalmente’ orientata a un dialogismo della ricerca e
dell’esistenza per sfuggire al controllo esercitato da un solo tipo di produzio-
ne di conoscenza. E questo, fin qui, potrebbe bastare per quanto riguarda
Pordito di potere e sapere da combattere al fine di recuperare senso al vivere.

Jack London, vagabondo lui stesso, nel racconto delle sue peripezie
per gli Stati Uniti, lo ha sottolineato: «Il vagabondo [...] vive [...] nel mo-
mento presente. Ha capito la futilita dello sforzarsi per qualche scopo, e
conosce il piacere del lasciarsi portare alla deriva dai capricci del Caso»®.

Piti che di un presentismo omogeneo, si tratta semmai di modalita di-
verse di assunzione del presente (oltre che di passato e futuro) da parte di
singoli e comunita: ci sono, infatti, molti modi di vivere nel/il presente in
dipendenza dei diversi contesti.

* D. Le Breton, I/ sapore del mondo, ed. it., M. Gregorio, Milano, Raffaello Cortina, 2007,
p- XIX.

> M. Foucault, L ordre du discours, Paris, Gallimard, 1971, p. 61.

¢ J. London, La strada, ed. it. a cura di A. Roffeni, Parma, Guanda, 1976, p. 45.

303



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini
Genealogie

Fadini analizza con lucidita e rigore i movimenti di insubordinazio-
ne che solo una critica filosofica ¢ in grado di sostenere e le cui radici sono
ravvisabili nella crisi dell’accumulazione fordista e nelle asperita dello sta-
to sociale e di diritto analoghe alla frammentazione dei saperi disciplinari.

Uno studio attento ai cambiamenti del lessico insurrezionale in stret-
ta continuita con il declino dell’ordine disciplinare, nella variabilita per-
manente della sostanza e delle sue rappresentazioni spazio-temporali. Af-
frontando esplicitamente le tematiche sollevate dalle contestazioni a forme
di vita, soggettivazioni e marginalizzazioni sociali, risultano fondamentali
le analisi intorno al passaggio da una spazialita disciplinare e quadrettata e
al tempo quale durata lineare alle immagini di circolazione a rotazione ra-
pida di elementi eterogenei. In tal senso, approfondisce le caratterizzazio-
ni del post-antropologico attraverso la ricostruzione in chiave critica delle
argomentazioni intorno alla natura umana esplicitando quello che ¢ stato
definito come il «sovvertimento dei significanti della normalita e della na-
turalita della vita»” e che ha segnato la fine dell’autoreferenzialita soggetti-
va con l'introduzione definitoria dell’alterita biologico-artificiale.

Il confine dei corpi cade in quanto barriera di esclusione e Fadini de-
scrive la testimonianza offerta dal pensiero di genere anche nella versione
femminista del cyborg di Donna Haraway®.

Un’analisi delle basi materiali di trasformazione della sensibilita uma-
na consente di superare la confusione tra umano e artificiale che ha caratte-
rizzato le riflessione intorno al post-umano e da qui il recupero del contri-
buto di autori quali Lewis Mumford in relazione alle istanze storicamente
determinate del capitalismo post-fordista «[...] che conserva rigidamente I'i-
dea che tutto quello che storicamente “perde” ¢ bene che sia destinato a “fi-
nire”, perché avvertito come inevitabilmente “mancante” e dunque irrime-
diabilmente “subalterno” e “dipendente”: se la natura umana ¢ destinata alla
sconfitta, allora ¢ opportuno “terminarla”, per poter cosi passare ad altro»’.

7 A. Pandolfi, Natura umana, Bologna, Il Mulino 2006; 1d., L etica come pratica riflessa della
liberta. L'ultima filosofia di Foucault, in M. Foucault, Archivio Foucault. Interventi colloqui, interviste
3. 1978-1985, p. 15. Si rimanda anche a P. Macherey, 1/ soggetto produttivo. Da Foucault a Marx,
Verona, ombre corte, 2013.

8 D. Haraway, Manifesto cyborg. Donne, tecnologie e biopolitiche del corpo, a cura di, L. Bor-
ghi, Milano, Feltrinelli, 2018; L. Mumford, Le trasformazioni dell’uomo, ed. it., M. Rizzante, Mila-
no, Mimesis, 2021.

* U. Fadini, Fogli di via. Ai margini dell antropologia filosofica, Firenze, Clinamen, 2018, p. 11.

304



Viviana Vacca

Seguendo Mumford, infatti, 'autore ravvisa nel processo di automa-
zione le variabili storico-sociali che hanno contribuito a eliminare dalla
corporeita tutto cid che coincide con 'umano e individua nella riflessione
intorno alle forme di vita una nuova possibilita di concettualizzazione po-
litica intorno ai processi senza freni di de-soggettivazione.

«Importante ¢ quindi il motivo dei modi di vita, che implicano pos-
sibilitd di scelte di esistenza differente, caratterizzata socialmente e po-
liticamente, in contrasto con l'idea di forme comunque definite di tra-
scendimento della vita, che appare essere una delle dominanti teoriche
dell'indagine sul “post-storico” in connessione con il “post-umano”»'°.

Gli assunti della scuola di Francoforte, la dialettica storia e natura, la
filosofia post-strutturalista concorrono alla ridefinizione del concetto di
variabile permanente che 'autore declina nel riferimento fondativo all’an-
tropologia filosofica che non si riduce in un’esaltazione disciplinare ma,
bensi, nella rilevazione di piu linee di attenzione all’'umano che sfugga ad
operazioni di concettualizzazioni divisive ed acritiche.

In tal senso, va sottoposta ad un esercizio di diffidenza la coppia na-
tura artificio per ribadire che risulta pericoloso che l'intreccio venga sciol-
to in maniera unilaterale.

Da qui, la forza ermeneutica che riveste 'istanza di una corporeita che
riesca a sfuggire all’antagonismo con la natura e al dominio del capitale — il
corpo vivente della forza lavoro — e le assunzioni intorno al capitalismo co-
gnitivo di Marazzi che s’inseriscono nella proposta di micro-politiche del
lavoro materiale e immateriale'".

Le nozioni del paradigma marxiano e della critica dell’economia politi-
ca sono alla base di analisi che mirano a scardinare le componenti attraverso
le quali il capitalismo riesce ad asservire gli esseri umani dall’interno, nell’in-
treccio di tutte le componenti. Da qui, la nozione della plasticita dell'umano
viene riconfigurata attraverso la nozione di corpo vivente multiplo mutuato
dall’ecologia politica di Guattari e dalle teorizzazioni di Gorz'.

E nei confronti di questo “eccesso” che si pud prendere posizione ri-
q
badendo il motivo-chiave della “dignitd antropologica”, delle “protezio-
g g
ni antropologiche” (anche di segno kantiano), riproponendo il valore di
una “linea di difesa” che si traduce in una sorta di “etica a rischio” rispetto

10 Ivi, p. 16.

""" U. Fadini, Divenire corpo. Soggetti, ecologie, micropolitiche, Verona, ombre corte, 2015,
pp- 42-45.

"2 F. Guattari, Le tre ecologie, ed. it., R. D’Este, Milano, Sonda, 2019; A. Gorz, L immateria-
le. Conoscenza, valore e capitale, ed. it., A. Salsano, Milano, Bollati Boringhieri, 2003.

305



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

all’espansione accelerata dell’artificio tecnologico: a me interessa perd so-
prattutto riprendere qui un’idea di soggetto costitutivamente “parziale” (e
nient’altro... il che significa nessuna apologia del niente e neppure di un
elogio di un altro indifferenziato, privo di caratteri specifici di collegamen-
to/connessione) cui riferire, appunto “parzialmente”, la dinamica dell’arti-
ficializzazione tecnologica, riconoscendola come radicalmente provvisoria
(quindi anche revocabile) e tentando di coglierne la varieta delle progressio-
ni storicamente determinate .

Nel contesto storico-culturale di area tedesca, 'antropologia filosofica
assume il compito d’indagare la complessita della condizione umana nella
sua irriducibilita, a riprova della radicalita di una domanda che si ¢ scon-
trata con lo sviluppo delle conoscenze tecnico-scientifiche .

In tal senso, si puo interpretare il tentativo di perimetrare i propri
posizionamenti epistemici nel campo dei saperi rispetto alle altre scienze
dell’'umano ma il fatto di non costituirsi attualmente come un campo di
ricerca organico e unitario rende ragione di una complessita d’interazioni
concettuali necessaria per rifuggire tentazioni disciplinari di tipo normati-
vo, con l'intenzione di enucleare linee di condotta universali.

In tale congerie di problematiche, s’inserisce 'originalita della propo-
sta di Fadini che accetta la sfida di tematizzare in maniera articolata non
soltanto la compenetrazione tra stati potenziali e manifestazioni al plurale
caratteristici dell'umano in modo da prestare attenzione alle diversita co-
me ricchezza delle forme di vita, evitando posture da imperialismo cultu-
rale mascherato da universalismo e altrettanti particolarismi generatori di
rinnovate figure dell’esclusione.

«l’essere umano deve realizzare delle prestazioni senso-motorie ¢ co-
gnitive, per condurre azioni “utili”, a partire da condizioni d’esistenza “ab-
normi”, che impongono la produzione di norme vitali (per dirla in termi-
ni non troppo distanti dal mondo concettuale di Georges Canguilhem)» .

Con Canguilhem, infatti, la concettualizzazione della normalita di-
viene processo normativo in grado di traslare I'identificazione in produ-
zione discorsiva'®. La scienza medica ¢ tecnica performativa di produzio-
ne della normalita dove I'abnorme, il patologico sono altrettante misure di

'* U. Fadini, Fogli di via, cit., p. 25.

4 M. Scheler, Formare 'Uomo. Scritti sulla natura del sapere, la formazione, ['antropologia
Jilosofica, ed. it., Milano FrancoAngeli, 2009, pp. 91-92; A. Gehlen, Prospettive antropologiche. L uo-
mo alla scoperta di sé, ed. it., Bologna, Il Mulino, 2005, pp. 199-202.

5 Ivi, p. 28.

' G. Canguilhem, 1/ normale ¢ il patologico, Torino, Einaudi, 1996.

306



Viviana Vacca

definizione. Da qui, il mostro non smette di replicare la sua potenza di de-
siderio e 'autore conviene con Foucault e la sua definizione di mostro co-
me principio d’intellegibilita.

Per comprendere e configurare nuova concettualizzazione, ¢ a parti-
re da questa posizione liminale che si possono ravvisare le potenzialita po-
litiche della nozione.

Il concetto di mostro non ¢ né naturale né neutrale una volta ravvisa-
to che la norma ¢ legata alle pretese del potere e all’esercizio della sua legit-
timazione nonché ad un intervento di trasformazione che risponde ad un
progetto di egual tipo.

La minaccia di violazione della norma che risiede nell’emergenza della
mostruosita e nella replicazione delle sue figure scompagina gli assemblag-
gi di potere-sapere che contribuisce a definire.

Lo spazio liminale abitato dal mostro non si configura nei termini di
una delimitazione ma apre possibilita di interrogazione e di crisi.

Nella storia del pensiero moderno, il concetto di mostro ha assun-
to connotati biologici classificando secondo criteri e categorie politiche di
standardizzazione con la funzione di sottomettere I'irregolarita alla regola,
'anormale alla norma e, dunque, operando secondo un discorso di neutra-
lizzazione critica'®. Il positivismo scientifico ha infatti catturato tale con-
cetto e le sue figure per poter governare la produzione d’identita e, seguen-
do ancora Foucaul, il campo di ambiguita inaugurato dalla relazione tra
il mostruoso e i dispositivi pervasivi di disciplinamento ¢ caratterizzato da
regimi di porosita attraversati da continue linee di fuga.

La sua finale indecidibilita riesce ad eludere ed eccedere le forme di-
scorsive della sua stessa concettualizzazione e rappresentazione rendendo
inoperosa la tassonomia che organizza identita e differenze.

Destituita dal ruolo di principio gerarchico, la tassonomia si riconfi-
gura in modalita cartografiche in grado di attivare non solo possibilita cri-
tiche ma anche contro-pratiche politiche.

Rispetto al lessico delle scienze mediche, il filosofo francese ha ravvisa-
to come 'anomalia sia una variabile indifferente quando non sussistono ri-
percussioni funzionali, cio¢ quando non assume un valore vitale negativo.

Tuttavia, nota ancora Canguilhem, «non ¢ agli scarti statistici, nel
senso di semplici varieta che si pensa quando si parla di anomalie, bensi al-

7M. Foucault, Gli anormali. Corso al Collége de France (1974-1975), ed. it. V. Marchetti,
A. Salomoni, Milano, Feltrinelli, 2000, p. 65.

'8 S. Mazzone, Anomalie in A. Arienzo, S. Mazzone (a cura di) Genealogie plurali. Per un les-
sico del pensiero critico, Verona, ombre corte, 2023, pp. 13-14.

307



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

le difformita nocive o addirittura incompatibili con la vita; e ad esse si pen-
sa riferendosi alla forma vivente o al comportamento del vivente non come
a un fatto statistico ma come a un tipo normativo di vita» .

Da qui, le nuove concettualizzazioni intorno all’anomalo secondo
Deleuze e Guattari, un fenomeno ibridato dei bordi che li contorna non
indentificandosi né con un individuo né con una specie®.

Spazi, istituzioni e desiderio

Nella tensione caratteristica dell'immaginazione teorica e politica, il
riferimento alla dismisura che caratterizza le altre spazialita in cui si muo-
vono le istanze desideranti del mostro?' ha la funzione di ribadire il pre-
supposto teorico alla base delle argomentazioni critiche.

«Restando pero sulla “mala” vita in riferimento a Deleuze (mentre il
rinvio al mostruoso consentirebbe ancora di richiamare, tra I’altro, la ricer-
ca complessiva di Foucault), vorrei sottolineare come essa disegni oggi una
mappa di virtualita, specifica dei processi di soggettivazione contempora-
nei, in grado di segnalare dinamiche di possibile trasformazione dei sogget-
ti reali messi interamente al lavoro, in tutte le loro determinazioni di esi-
stenza. Mappa virtuale e mappa reale, quindi...»*.

Superata la rigida distinzione tra mondo naturale e mondo artificiale,
tra la visione essenzialista di una natura umana rispetto alla ricerca analiti-
ca delle forme di ibridazione tecno-bio-politiche, gli strumenti concettuali
di Fadini si muovono sul cedimento di confine tra corpi, organismo uma-
no e tecniche, inserendosi con originalitd e pregnanza teorica nell’alveo di
riflessioni che problematizzano i contemporanei processi di automazione?.

L’eccentricita, lemma caro al lessico di Fadini, ¢ un uscire fuori che
coincide con I'incontro — spesso casuale, piti che altro aleatorio — con le
metamorfiche articolazioni delle nostre esperienze a contatto con le tra-
sformazioni decisive della contemporaneita, le quali riconfigurano sogget-

" G. Canguilhem, 1/ normale e il patologico, p. 106.

» G. Deleuze, F. Guattari, Millepiani. Capitalismo e schizofrenia, ed. it. G. Passerone, Roma,
Cooper & Castelvecchi, 2003, p. 348.

2t U. Fadini, A. Negri, C.T. Wolfe, a cura di, Desiderio del mostro. Dal circo al laboratorio,
alla politica, Roma, Manifestolibri, 2001.

22 Ivi, pp. 50-51.

» B. Stiegler, Pensare, curare. Riflessioni sul pensiero nell'epoca della post-verita, ed. it., Grup-
po Ippolita, R. Corda, Roma, Meltemi, 2024.

308



Viviana Vacca

tivita in relazione con un mondo al plurale, risemantizzato nel suo farsi re-
te con il divenire dell’'umano®.

Si tratta quindi fino in fondo (al mistero...) di una questione di per-
cezione, cio¢ di un percepire qualcosa di conveniente, che ¢ sconveniente,
radicalmente anomalo, per i dispositivi identitari, di identificazione, “ac-
certati”, ri-conosciuti una volta per tutte. E in tale con-venire che si pud
scorgere qualcosa che in-segna, che apre e si espone e rispetto a cui si puod
meglio apprezzare il delinearsi di pratiche di paziente decifrazione (di segno
appunto “proustiano”, tra I’altro). E anche cosi, in tali termini, che si riba-
disce I'appartenenza di Deleuze ad una corrente di pensiero che ¢ possibile
etichettare come filosofia della relazionalita (nella processualitd): una filoso-
fia di segno intimamente pratico, etico, dell’apprezzamento ragionato della
relazione, dell’incontro, del con-venire, di una “morale della vita” (contro
le morali dominanti) che per il suo carattere sconveniente, critico-radicale,
non pud che destare scandalo in coloro che veicolano i (pseudo)valori del
conformismo, dell’assoggettamento, della sottomissione®.

In tal senso, risulta interessante prestare attenzione agli intrecci ar-
gomentativi della filosofia in grado di restituire la complessita teorica ri-
guardo la costituzione dell’agire sociale e delle istituzioni e le composizio-
ni conflittuali delle dinamiche dei desideri.

Le analisi di Fadini incrociano le semantiche e i significati in grado
di esprimere modalita esistenziali caratteristiche di un’attivitd umana co-
me attivita di desiderio.

Con la post-modernita, le espressioni del desiderio s’incastrano in un
quadro segnato da registri di conversione e ricomposizione del presuppo-
sto antropologico in discorso politico.

Con Deleuze, il desiderio si costituisce in attivita produttiva e in af-
fermazione di vita da realizzare attraverso il linguaggio, 'immaginazione e
la fantasia. L’introduzione del desiderio nel mondo ¢ generativa di ordine
e disordine attraverso pratiche che ridisegnano le costanti dell’agire socia-
le e attraversano le soggettivita, in un continuo farsi impersonale e de-sog-
gettivato. Il contenimento delle pulsioni desideranti ¢ sempre momenta-

# U. Fadini, Divenire umani. Per una nuova antropologia filosofica, McGraw-Hill Educa-
tion, 2024.

» U. Fadini, I/ tempo delle istituzioni. Percorsi della contemporaneita: politica e pratiche socia-
li, Verona, ombre corte, 2016, pp. 116-117.

309



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

neo e fissa identita in transito, provvisorie e libera le soggettivita da vincoli
simbolici che le immobilizzano?.

Da qui, I'ingiunzione di violare norme che inibiscono il desiderio e da
qui le visioni di modalita altre della politica in grado di immaginarsi a so-
stegno delle differenze.

Con Fadini e Deleuze, dunque, il discorso dell’istituzione come spa-
zio possibile di soddisfazione ha nel riconoscimento della sua fragilita e
della vulnerabilita del simbolico altri margini di riflessione?.

Uno spazio vuoto ma non manchevole, un ritaglio dove far precipi-
tare le istanze del desiderio del vivere democratico visto che le stesse istitu-
zioni non sono da considerarsi come la costruzione della razionalith umana
ma bensi come territori degli spiazzamenti annunciati e irrisolti per nuo-
ve soggettivazioni.

Il riferimento alle passioni, nel recupero dell’istanza critica pit radica-
le della filosofia sociale, non si configura semplicemente come la denuncia
di una rimozione ma bensi ribadisce le possibilita di un recupero del rap-
porto con la natura, con gli altri e con noi stessi differente rispetto alla me-
galomania distruttiva del capitalismo neoliberale che non ammette limiti?.

Addentrarsi nei punti ciechi, nei vuoti delle strutture, sottende un’e-
sigenza reale quanto necessaria: analizzare e indicare quelle intensita sottili
che permettono ancora di far respirare, nel nome di una spinozista passio-
ne conoscitiva che mantiene in vita le strutture, ne rinnova le insorgenze e,
con esse, le soggettivita, i discorsi, le pratiche politiche che prendono for-
me inedite.

A partire dalla composizione di elementi differenti e a partire dalla
singolarita di ogni incontro, la predisposizione della riflessione di Fadini
permette di far esistere e risuonare quel piano di co-esistenza come campo
d’iscrizione comune.

C’¢ una salute propria all’arte (nei termini di Michaux, ad esempio) che
Deleuze non si stanca di richiamare, quando si tratta di indicare i molteplici
modi dello scorrere della vita (come istanza sovrapersonale o transindivi-
duale) in cio che siamo abituati a definire come percezioni, affezioni, conce-

26 U. Fadini, Lo scarto umano, gli spazi perduti e da riconquistare. A partire da Gunther Anders

in L. Fales, V. Vacca (a cura di), Altri Spazi. Politiche e pratiche di risignificazione tra digitale e mate-
riale, Verona, ombre corte, 2023, pp. 15-29.

27 G. Deleuze, Istinti e Istituzioni, ed. it., U. Fadini, K. Rossi, Milano, Mimesis, 2002.

8 Pur nella diversita delle prospettive si rimanda, come traccia di un dialogo comune, alla
preziosa ricerca di Elena Pulcini in La cura del mondo. Paura e responsabilita nell’eti globale, Tori-
no, Bollati Boringhieri, 2010; T7a cura e giustizia. Le passioni come risorsa sociale, Torino, Bollati
Boringhieri, 2020.

310



Viviana Vacca

zioni. Nel momento in cui Deleuze, con Guattari, parla invece di percetti,
affetti, concetti, lo fa proprio perché afferma come necessario una sorta di
trascendimento nei riguardi di quell'individuo che ritiene di averli in mano
(o in testa), in vista di una loro restituzione, di un passaggio ad altri, nel
sopravvivere appunto a coloro che li provano. Il compito dell’artista ¢ infatti
quello di liberare quella vita che vergognosamente viene bloccata, definita,
magari con la scusa ignobile che essa si presenta a volte come fragile, estre-
mamente labile. La vita manca inesorabilmente al soggetto che la imprigio-
na, che la violenta: ¢ fortunatamente sempre il suo inesprimibile, quel pit
che personale che va oltre I'idea miserabile del possesso, della conclusione
nella soddisfazione di una qualche forma di narcisismo. L’arte con la filoso-
fia e la scienza, testimonia per la vita, per una vita pilt potente rispetto alle
sue versioni “umane, troppo umane®.

» U. Fadini, Le mappe del possibile. Per un estetica della salute, Firenze, Clinamen, 2007, p. 67.

311



ADELINO ZANINI

Il Marx-Hegel di Hyppolite. Una nota di lettura

La riscoperta di Hegel in Francia' avviene come noto a partire dall’i-
nizio degli anni Trenta. Preparato il terreno propizio dal celebre lavoro di
Jean Wahl? e dalla contemporanea scoperta e valorizzazione di autori qua-
li il giovane Marx, Kierkegaard, la fenomenologia e Heidegger, si transi-
t0 dalla cosiddetta fase post-diltheyana, devota si alla riscoperta del giova-
ne Hegel ma non disposta a sacrificarlo all’ideale romantico di continuita
— con relativa riscoperta dello Hegel giovanile in chiave non sistematica —
al vero e proprio Hegel-Renaissance®. Fu una riscoperta relativamente tar-
diva, ma singolare, giacché, avveniva in un contesto carico di domande po-
ste a Hegel da un punto di vista non necessariamente hegeliano — per cosi
dire —, ma proprio per questo capaci di ravvivare le molte questioni che le
filosofie posteriori a Hegel avevano sintetizzato. Non si puo dunque parla-
re della riscoperta di tutto Hegel o, peggio, del sistema hegeliano (né si di-
mentichi che tra i riscopritori vi erano personaggi tanto importanti quan-
to anomali: Bataille, Leiris, Blanchot*, che seguirono una loro strada, ma
che operarono pur sempre in quello stesso milieu storico). Hegel ¢ risco-
perto con e per mezzo dei suoi avversari — dird Hyppolite; in modo speci-
fico, si legge insieme lo Hegel di Jena e della Fenomenologia con gli inediti

' Vedi R. Salvadori, Hegel in Francia. Filosofia e politica nella cultura francese del Novecento,
Bari, De Donato, 1974.

? J. Wahl, La coscienza infelice nella filosofia di Hegel, trad. it. di F. Occhetto, Introduzione di
E. Paci, Milano, ISEDI, 1972.

3 Si veda I'Introduzione di R. Salvadori a Interpretazioni hegeliane, Firenze, La Nuova Ita-
lia, 1980.

* Vedi W. Tommasi, Maurice Blanchot: la parola errante, Saggio introduttivo di G. Frank,
Verona, Bertani, 1984.

313



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

del giovane Marx da poco disponibili. Inevitabile divenne percio il privi-
legiamento di temi quali 'umanismo, I'alienazione e, su altro versante, la
morte quale figura chiave, incombente sulla dialettica servo-padrone. In
una parola: la coscienza infelice.

La posizione di Hyppolite puo essere riconosciuta come quella che
sintetizza, in un certo senso, alcune delle letture pitt importanti — Wahl,
Koyré, Kojéve —, finalizzandole a un serrato confronto con quelle che era-
no la sfide pit vicine a Hegel: il pensiero marxiano e quello esistenziali-
sta. Come noto, Hyppolite fu traduttore della Fenomenologia e autore di
un monumentale e importante commento a essa’. Attento studioso del-
lo Hegel giovanile sin dal 1935 — nel momento in cui scrisse un saggio in
due puntate per la «Revue de metaphysique et de morale»® —, egli contri-
bui a strappare Hegel a ogni suggestione interpretativa romantica e mistica
attraverso un encomiabile lavoro di contestualizzazione che faceva perno
sulla Fenomenologia e, in particolare, sul capitolo dedicato all’autocoscien-
za quale determinazione delle condizioni generali dell’esistenza umana. La
Fenomenologia sara cosi intesa da Hyppolite non come storia, non come
movimento di essenze astratte, ma come riflessione filosofica sull’esistenza
umana. Si trattava di un’interpretazione umanistica, che interrogava la co-
scienza dell’esistente e, pertanto, trovava importanti ma insufficienti tutti
quegli approcci che tendevano a risolvere, a portare a compimento I'esse-
re. L’impossibile compimento dell’essere significava I'impossibile compi-
mento della storia.

Su cid ha insistito, tra gli altri, Michael S. Roth?, la cui interpretazio-
ne di Hyppolite parte dal riconoscere il primato dello Hegel tragico per
giungere, via Heidegger, al primato di un Hegel logico. Non ¢ mio obiet-
tivo toccare, nemmeno da lontano, le questioni generate dalla lettura di
Heidegger da parte del tardo Hyppolite — nell’interpretazione di Roth, del
resto, a me pare sia posta un’enfasi eccessiva sulla presenza di Heidegger
nel pensiero francese attorno agli anni Cinquanta. Ovvero, non ¢ tanto la

> ]. Hyppolite, Genesi e struttura della “Fenomenologia dello spirito” di Hegel, trad. it. di G.A.
De Toni, Presentazione di M. Dal Pra, Firenze, La Nuova Italia, 1989.

¢ J. Hyppolite, Les travaux de jeunesse de Hegel d'aprés des ouvrages récents, in «Revue de
metaphysique et de morale», 42, 1935, 3, pp. 399-426; 4, pp. 549-578.

7 M.S. Roth Knowing and History. Appropriations of Hegel in Twentieth-Century France,
Ithaca-London, Cornell University Press, 1988.

314



Adelino Zanini

presenza che andrebbe discussa, quanto, sicuramente, il tipo di recezione.
Ma questo ¢ un altro problema ancora. In breve, Roth sostiene che il tardo
Hyppolite — dopo aver commisurato Hegel col marxismo da un lato e con
Pesistenzialismo, dall’altro —, mutata la condizione storica, resosi pitt mi-
te il fardello della Seconda guerra mondiale, incrinatosi il mito di un mar-
xismo come pratica di liberazione, non piti pago di un umanismo votato a
dar senso alla storia, sarebbe stato indotto a riscoprire le ragioni, almeno,
della critica heideggeriana. In tal modo, I'indagine sull’essere che non puo
esaurirsi in una storia compiuta avrebbe spinto Hyppolite a radicalizzare
I'interrogazione sulla storia governata — al di la sia della prospettiva hege-
liana, sia di quella marxiana. Il percorso ¢ notoriamente documentato; lo
terremo presente, evitando, perd, di ricondurvi esito della lettura marxia-
na di Hyppolite, la quale solo genericamente puo essere ricondotta alla re-
cezione di Heidegger, essendo, piuttosto, prigioniera di una filosofia della
storia al cui centro persiste, nell'incompiutezza del Dasein, 'Uomo come
Valore — prospettiva ad Heidegger certamente estranea.

Nell’interpretazione hegeliana di Hyppolite un posto fondamentale
spetta agli scritti del periodo di Jena che introducono alla Fenomenologia.
Molti sono i motivi di questa obiettiva attenzione, le cui ragioni sono or-
mai attestate da una bibliografia imponente. A noi basti sottolineare come
Hyppolite vi colga, soprattutto, il passaggio dalla vita come semplice in-
tuizione alla presa di coscienza della vita come concetto. E quindi, la pre-
senza della storia nello sviluppo dello spirito, della relazione nello sviluppo
dell’autocoscienza. Dice Hyppolite:

Hegel, a partire dal suo arrivo a Jena, vuole pensare la vita, e identifica
relazione e vita. Fa della relazione una relazione dialettica per il tramite
dell’infinita. Questo significa che per lui la relazione diventa vivente: ognu-
no dei suoi termini si muove e diventa I'altro termine. Sintesi e analisi sono
gli aspetti della relazione che si oppongono e si conciliano in essa; ma una
relazione vivente e dinamica ¢, prima di tutto, una relazione spirituale, una
relazione vissuta da una coscienza®.

8 J. Hyppolite, Saggi su Marx e Hegel, trad. it. di S.T. Regazzola, Milano, Bompiani, 1965,
pp. 25-26.

315



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

Ora, quali sono queste relazioni? Evidentemente, quelle tra uomo e
uomo, uomo e dio, padrone e schiavo. Il movimento dell’autocoscien-
za verso la liberta: questo, dicevamo, ¢ per Hyppolite il senso primo del-
la Fenomenologia hegeliana: «Sul piano dell’autocoscienza non c’¢ verita
possibile se non mediante una verita che si provi e si manifesti in seno al-
la vita»?. Seguiamo, in alcuni passaggi, “la minutissima esposizione” — se-
condo quanto noto a suo tempo Norberto Bobbio'® — offerta in Genése et
structure de la Phénoménologie de I'’Esprit de Hegel (1946)''.

L’autocoscienza ¢ appetire che si misura con un’altra autocoscien-
za vivente in seno alla vita; ogni autocoscienza, nell’opporsi all’altra, deve
mostrarsi al di sopra della vita che la condiziona e di cui ¢ prigioniera: que-
sto rappresenta la lotta per il riconoscimento, non un momento particolare
della storia, ma una categoria della vita storica. Signore e servo: il primo si
¢ elevato al di sopra della vita che lo condiziona, ma nel suo elevarsi si sco-
pre come tautologica identita: Io = Io. Invece, il servo ¢ legato al bisogno,
ma in questo legame sta la possibilita della sua effettiva liberta.

Il signore ¢ tale perché non ha tremato di fronte alla libera morte; il
servo ¢ tale perché ¢ schiavo del bisogno. Il primo si rapporta al mondo
grazie alla mediazione del secondo, ma proprio in questa mediazione sta la
necessita del servo per il signore. Il signore si limita a negare il mondo, il
servo lo trasforma. Grazie al lavoro, che incide sul mondo, il servo giunge
all’intuizione dell’essere indipendente: il servo non trema piu di fronte al-
la cosalita, perché, quest’essere-in-sé, non ¢ piu separato dall’essere-per-sé.
Il lavoro imprime nelle cose la vera forma della coscienza; 'autocoscienza &
pensante, diviene oggetto a se stessa senza smarrirsi nella pura identita tau-
tologica: guadagna la liberta nel pensiero. Tale forma di liberta la troviamo
espressa nello stoicismo e sviluppata dallo scetticismo antico.

Senonché, la liberta nel pensiero in verita ¢ ancora s-composta rispet-
to alla vita, ¢ la mera eguaglianza di sé del pensiero, che lascia da parte I'e-
sistenza. Qui il pensiero libero resta dunque formale: ha semplicemente
svincolato I'essenza del pensiero puro da tutte le differenze vitali. L’essere
si conserva nella sua particolarita senza sottomettersi alla prova del negati-
vo dell’esperienza e della vita. Prova accettata dallo scetticismo, che mostra
il nulla delle determinazioni mondane a cui 'uvomo s’aggrappa. L’autoco-
scienza si pone percio attraverso la negazione effettiva di ogni alteritd; ma
in questo modo si scopre coscienza infelice.

° 1d., Genesi e struttura della “Fenomenologia dello spirito” di Hegel, cit., p. 197.
10 N. Bobbio, Da Hobbes a Marx, Napoli, Mortano, 1965, p. 187.
""" ]. Hyppolite, Genesi e struttura della “Fenomenologia dello spirito” di Hegel, cit., pp. 191 ss.

316



Adelino Zanini

Siamo al tema fondamentale della Fenomenologia: 'autocoscienza ¢
consapevole della distanza tra coscienza e vita e riproietta in sé la dialettica
tra signore e servo. Seguendo passo passo Hegel, Hyppolite esplica il cam-
mino dell’autocoscienza. Referenti sono: ebraismo, cristianesimo, medioe-
vo europeo e rinascimento. E quindi: la separatezza ebraica tra dio e uomo
(intrasmutabile e trasmutabile), signore inaccessibile e uomo-servo; 'unita
immediata tra essenza e non essenza nel Cristo storico, grazie alla quale il
cristianesimo unisce universale e singolare, ma solo immediatamente, nel-
lo storico farsi uomo del Cristo; da cui, la coscienza infelice esce conferma-
ta nella sua infelicita, in quanto sentimento e non ancora concetto di unita
tra universale e singolare. Non ¢ pil pensiero astratto stoico, né inquietu-
dine scettica, ma non ¢ ancora concetto di sé. Per cui, sara di nuovo 'ope-
rare nel mondo la via d’uscita.

L’autocoscienza si sviluppa nella relazione. Al riguardo, negli scritti di
Jena vi era una presenza forte — poi indispensabile per interpretare I'ope-
ra di Marx —: la lettura hegeliana di Smith'?. Nell’estate del 1802, Hegel
compone un importante scritto sul diritto naturale'® — da Hyppolite con-
siderato a ragione fondamentale e sul quale vale dunque la pena soffermar-
si —, in cui ¢ sviluppato il concetto di tragicita nell’etico. Si tratta di un ri-
flettere attento allo sviluppo della “scena moderna” e, dunque, proiettato
a dipanarne, sin dove possibile, la questione principale: il conflitto scatu-
rente dal commisurarsi dei bisogni umani organizzati in sistema. Ad essere
dominante nel testo hegeliano ¢ una figura conflittuale in cui la “concilia-
zione” transita da una forma antica ad una moderna, spintavi dal progres-
sivo disconoscimento della necessaria disposizione all’esser-per-la-morte.

Come meglio apparira nelle lezioni hegeliane del biennio successivo,
nell’essere “apparecchiati alla morte” si deve intendere che ogni soggettivi-
ta in sé tende al confliggere, a negare la totalita dell’altro; parimenti, essa si
volge alla morte dell’altro, sebbene 'uno esponga se stesso alla sua propria
morte nella misura in cui si volge alla morte altrui. In altri termini, la “to-
talitd”, quale idea regolatrice 'esperienza storica dei popoli e dei singoli, ¢
tale sin quando la conciliazione non abbandoni la necessita imperativa del

"2 In estrema sintesi, R. Bodei, R. Racinaro e M. Barale, Hegel ¢ ['ecconomia politica, a cura di
S. Veca, Milano, Mazzotta, 1975.
¥ Vedi G.W.F. Hegel, Scritti di filosofia del diritto, a cura di A. Negri, Bari, Laterza, 1971.

317



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

conflitto portato all’estremo, in cui la coscienza assoluta «¢ dunque un es-
sere-tolto delle coscienze in quanto singole — un essere-tolto, che ¢ ad un
tempo |'eterno movimento del divenire-se-stesso in un altro e del divenire-
a-sé-altro in se stesso» 4. Tuttavia, nella “scena moderna”, questa necessi-
ta, che ¢ tragica, sembra essere sempre pit sottomessa alla mediazione della
“parte inorganica”, alle “potenze sotterranee”, ovvero ai fattori disgregan-
ti I'idea stessa di totalita. Ragion per cui — osserva Hegel —, la “conciliazio-
ne» dimette il lato tragico e, come «scherzosa finzione», diviene commedia:

La commedia separa le due zone dell’eticita 'una dall’altra in modo che
ciascuna si occupa semplicemente di sé, e che mentre nell’'una le opposizioni
e il finito sono un’ombra inconsistente, nell’altra ’assoluto & un’illusione.
Ma il vero e assoluto rapporto consiste [in cio] che 'una seriamente appare
nell’altra, ciascuna ¢ in una vivente relazione con I’altra, e 'una costituisce
per laltra il piu serio destino. Il rapporto assoluto ¢ dunque situato nella
tragedia'®.

Lo Hegel lettore di Adam Smith riconosce nelle “potenze sotterra-
nee”, nell“inorganico”, il ridefinirsi del “destino” nel mezzo del nuovo do-
minio della sfera economica, nella quale il principio d’individualita giunge
all’estremo e in quell’estremo rovina. Nello spirito tragico delle Eumenidi,
la conflittualita, in cui la riconciliazione aveva luogo, metteva in conto la
morte come destino; il contrario — dice Hegel — accade nello spirito comi-
co della commedia moderna, ove 'opposizione ¢ un fantasma, risolta «nel-
la formale e negativa assolutezza del diritto», del contratto, il cui prezzo ¢ la
“nullita politica” a cui s’athda il citoyen come bourgeois. Sua caratteristica ¢
il non-essere per la morte; incapace di volere la propria totalita, non mette
mai in gioco la vita: né la sua, né I'altrui. Lo spirito assoluto gli ¢ estraneo,
perché il conflitto ¢ pensato solo come contratto.

Questo Hegel, come noto, esercitera un particolare fascino su tutti
quegli interpreti che riconosceranno nel filosofo tedesco non un cantore
prussiano, ma un teorico del politico moderno, anche se in alcuni casi le
interpretazioni saranno davvero foriere di inutili schematismi storicistici.
L’interpretazione di Hyppolite ¢ sempre molto misurata — si rammentino i
dubbi nei confronti del libro di Lukdcs —, ma corre costantemente il peri-
colo di far sbiadire, in un colpo, sia Hegel che Marx. Vediamone le ragioni.

' 1d., Filosofia dello spirito jenese, trad. it. a cura di G. Cantillo, Bari, Laterza, 1971, p. 89.
5 1d., Scritti di filosofia del diritro, cit., p. 118.

318



Adelino Zanini

Il Marx di Hyppolite ¢ essenzialmente il Marx filosofico dei cosiddetti
Manoscritti parigini del 1844 — linterprete della Fenomenologia. Ma si po-
trebbe anche dire che in Hyppolite appare il Marx interprete di Hegel in
quanto quest’ultimo ¢ interprete e traduttore filosofico di Smith. Nel di-
scutere Der junge Hegel di Lukics'®, Hyppolite giunge a dire che la dialet-
tica hegeliana, per il suo aspetto concreto, non puo che ispirarsi a Smith e
da li trarre, soprattutto, la centralita del lavoro nel rapporto tra signore e
servo. In questo senso, Marx appare a Hyppolite come colui che riavvicina
filosofia ed economia politica, superando la prima come scienza meramen-
te contemplativa e allargando I'orizzonte della seconda. Marx non poteva
conoscere gli scritti di Jena: ragione in pitt per vedervi uno snodo essenzia-
le — attenzione: per interpretare Hegel!

Sembra un paradosso, ma a me pare che in Hyppolite non si debba
tanto cercare i presupposti hegeliani del pensiero marxiano, ma la confer-
ma in Marx di un modo d’interpretare Hegel. L’affermazione ¢ forse forte,
ma credo dimostrabile. Secondo Hyppolite, Hegel riconosce chiaramente i
meccanismi di alienazione che stanno sotto il processo di lavoro; addirittu-
ra, sembra anticipare Ricardo e Marx nella comprensione di quello che sa-
ra, marxianamente, il processo di valorizzazione. Marx ha ragione nel criti-
care la confusione tra oggettivazione e alienazione; ha ragione, soprattutto,
nel sottolineare il carattere storico di questo processo di alienazione, tan-
to che in Hegel I'alienazione ¢ un continuo superamento nel pensiero ed
¢ tale da non escludere la permanenza dell’antitesi nella concezione stessa
dell’assoluto. Per Marx, al contrario, ¢’ nella storia una sintesi definitiva.
Ma — ecco il dubbio — & legittima questa sintesi? E forse il capitalismo I'u-
nica forma di alienazione?

Questo sacrosanto dubbio — che Hyppolite rivolge solo apparente-
mente allo studio di Lukdcs — non sembra tanto limitare il pensiero di
Marx, quanto riabilitare I'idealismo di Hegel (e non a caso, nel marxismo,
Hyppolite, per sua stessa ammissione, voleva vedervi una forma di “ideali-
smo”; non a caso il tarlo innestato da Heidegger, se porta Hyppolite a sot-
tolineare il limite del pensiero hegeliano, gli sembra restare sul piano for-
male, ove la riflessione hegeliana gli appare pur sempre preoccupata del
contenuto medesimo). Hegel ha il merito di aver visto nell’oggettivazione
Palterita irriducibile tra natura e un essere che si pone al margine per riflet-

16

G. Lukdcs, 1/ giovane Hegel ¢ i problemi della societi capitalistica, trad. it. di R. Solmi, Tori-
no, Finaudi, 1975.

319



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

tervi, l'oggettivazione come tensione inseparabile dell’esistenza. Quindi,
Hegel dilata ci6 che Marx deve restringere per la prassi; in sintesi, I'aliena-
zione che avviene nel capitalismo ¢ solo un caso particolare di quel relazio-
narsi dell’autocoscienza che ¢ un perdersi costante e un ritrovarsi costan-
te. In sostanza, Marx ¢ un caso speciale nella teoria di Hegel. Chiediamoci,
allora: dove e come Hyppolite coglie il primato dell’alienazione in Marx?

Nel saggio Sulla struttura del “Capitale™’, Hyppolite osserva, anzi-
tutto, che fonte essenziale del pensiero di Marx ¢ I'idea di alienazione pre-
sente in Hegel e sviluppata da Feuerbach. A questo presupposto filosofico
si aggiungerebbero la teoria del valore-lavoro (teoria filosofica, sociologica
ed economica, ad un tempo) e I'analisi delle forme fenomeniche a cui da
luogo: merce e denaro; per spiegare le quali, Marx farebbe affidamento al-
la logica hegeliana e alla trasformazione della quantita in qualitd, mostran-
do come solo attraverso I'esplicazione della teoria del plusvalore sia possi-
bile svelare I'intreccio tra produzione, circolazione, riproduzione. In altri
termini, la pitt grande alienazione dell’'uomo nella storia: il capitale cre-
ato dall'uomo modella 'uomo stesso. Sarebbe questo il metodo che in-
terroga l'essenza, muovendo dall’astratto verso il concreto, dall’apparen-
za all’essenza, dal velo che copre i rapporti sociali ai rapporti sociali stessi,
per comprenderli e trasformarli. La prospettiva idealistica hegeliana ¢ dun-
que rovesciata: la filosofia va superata attraverso una sorta di suo invera-
mento nel mondo.

Ora, questa interpretazione di Marx puo risultare, oggi, insoddisfa-
cente per diverse ragioni — le stesse che hanno portato ad interpretare il fi-
losofo tedesco addirittura in una scia di pensiero irrelata a Hegel '®. Natu-
ralmente, nessuno puo ragionevolmente negare importanza e ruolo della
lettura di Hyppolite; ma questo tipo di approccio, per quanto legittimo
sia, ¢ votato a trascurare, forse, il radicalismo del pensiero marxiano, che
¢ tale proprio in quanto lo si liberi dalla fenomenologizzazione della co-
scienza, dal primato dell’alienazione e di tutte le interpretazioni umanisti-
che — come vedra, a suo modo, Althusser e, soprattutto, la nostra cosiddet-

'7"J. Hyppolite, Saggi su Marx ¢ Hegel, cit., pp. 160 ss.
'8 Penso alla pili tarda interpretazione di Antonio Negri (Marx oltre Marx, Milano, Feltri-
nelli, 1979), che nei tardi anni Cinquanta segui le lezioni parigine dello stesso Hyppolite.

320



Adelino Zanini

ta scuola operaista, nel mentre i marxisti ufficiali italiani si accapigliavano
sul metodo di Marx e quello di Hegel.

Pero, se ¢ questa I'obiezione radicale che puo essere rivola a Hyppo-
lite, & chiaro che andrebbe del pari relativizzata storicamente e contestua-
lizzata: non si puo dimenticare che Hyppolite scrive prima della seconda
meta degli anni Sessanta, prima dell’apertura di una formidabile stagione
del pensiero marxista. Molto in sintesi, il Marx di Hyppolite ¢ un “filoso-
fo tedesco”, non quel critico dell’economia politica le categorie del quale
sapranno sovvertire, fino ad un certo punto almeno, pensiero, esperienza e
concetto della Modernitd. Detto questo — affermazione storiograficamen-
te non piu scontata, ma solo polemicamente, quanto ingenerosamente, ri-
conducibile anche a Hyppolite —, a dover essere valorizzata ¢ comunque
una domanda fondamentale, che lo stesso Hyppolite rivolge a Marx a piu
riprese. La seguente: il politico, lo Stato, puo sparire completamente nel
sociale?”” Il dualismo tra sociale e politico che Hegel ha dovuto mantene-
re pud effettivamente sparire come Marx permetteva di sostenere? Che ne
¢ di quella volonta di potenza®® dell’individuo che riemerge costantemen-
te sia in Hegel che in Marx? Non solo, lo stesso Marx non avrebbe sotto-
valutato quanto Hegel aveva inteso, ovvero che 'ambizione non ha minor
importanza dell’avarizia?

Ebbene, I'alternativa mi sembra una: o siamo di fronte a una consa-
pevolezza davvero radicale del problema sollevato, ovvero siamo di fronte
solo a una sua percezione radicale. La mia impressione ¢ che si tratti solo
di percezione, pur radicale, anche perché I'interpretazione che la sostiene
non ¢ tale da prefigurare la vera indeterminatezza del politico hegeliano di
fronte al Pibel. In altri termini, il politico che Hyppolite legge in Hegel ¢
una figura del burocrate weberiano, ¢ soprattutto una volonta di potenza
come sopraffazione di una natura umana verso un’altra natura umana, ma
non conduce al problema politico in quanto Stato. Lo Hegel di Jena, per
'appunto, ¢ il teorico della biirgerlichte Gesellschaft, ma che ne ¢ del salto
che si prepara a compiere?

Per inquadrare efficacemente e sinteticamente il problema, possiamo
muovere dalla felice sintesi che ne ha dato Massimo Cacciari in un suo la-
voro su Hegel:

Con l'economia politica, nel sistema dei bisogni, irrompe il negativo:
superamento di ogni immediatezza, di ogni astratta sostanzialitd (di ogni

" J. Hyppolite, Saggi su Marx e Hegel, cit., p. 130.
2 Ivi, p. 165.

321



Tecnica, antropologia, istituzione. Studi in onore di Ubaldo Fadini

assoluto Soggetto). Ed ¢ da questo negativo che ¢ necessario ormai svolgere
la forma-Stato effettuale. Questi rapporti misurano la concezione hegelia-
na. Essa ¢ classica non perché la forma-Stato vi appaia nella sua autonoma
sovranitd — ma perché il Sovrano, come compimento del Politico, emerge,
ex-siste, dal negativo dell’economia politica, del’Economico, in quanto ef-
fettuale negazione dello Stato come sostanza etica immediata. Classico &
qui il riconoscimento del negativo nella forma concreta del discorso e della
realtd dell’Economico — non dell’Economico in quanto tale, ma in quanto
sostanziale intenzione allo Stato. Ma questa Aufhebung ¢ appunto cio6 che &
degno di essere interrogato?'.

Hyppolite non interroga questa intenzione e quindi il suo interrogare
rimane vincolato a una concezione del politico nel cui svolgimento il ne-
gativo rimane come dramma del singolo, coscienza infelice. E, paradossal-
mente, qui Hyppolite risulta essere pitt marxista di quanto non fosse di-
sposto a essere, seppure di un marxismo come teoria epifanica della storia
si tratti, mentre va d’altra parte perduta la radicalita della Trennung che
nella teoria marxiana funziona come vero grimaldello nei confronti della
teoria hegeliana dello Stato — dello Stato effettuale, dunque, non dello Spi-
rito assoluto. Ovvero, cio che in Marx ¢ la specificita della differenza tra
lavoro e forza-lavoro non ¢ tanto un differenziale quantitativo/qualitativo
— secondo logica hegeliana —, ma separatezza sovversiva; ¢ quanto serve a
piegare e contenere la “questione sociale”, in quanto Forma della Moder-
nita, in un quadro in cui 'autonomia del politico non puo essere interro-
gata. Va da sé che la soluzione ¢ altamente problematica, ma non per cio
che gia avrebbe colto Hegel, poiché la sua in-tenzione allo Stato si ferma
dentro la “questione sociale” — essendo in cid grande interprete e, in fon-
do, unico compimento della logica classica della political economy.

' M. Cacciari, Dialettica e critica del politico. Saggio su Hegel, Milano, Feltrinelli, 1978, pp.
33-34.

322



Pubblicato nel mese
di dicembre del 2025



Nella formazione ricca e complessa di Ubaldo Fadini hanno avu-
to peso grandi studiosi e intellettuali tra loro anche molto diversi,
come Eugenio Garin, Ferruccio Masini, Valerio Verra, Sergio Mo-
ravia, Sergio Givone, senza dimenticare Toni Negri. A partire dal-
la lezione di questi maestri, molto ampio e lo spettro degli interessi
di Ubaldo: I'antropologia filosofica; la filosofia della Scuola di Fran-
coforte, con attenzione anche a autori “minori” (ad esempio, Alfred
Sohn-Rethel); figure di grande rilievo, il cui profilo disciplinare non
e definibile in modo preciso, come Raniero Panzieri, André Gorz,
Giinther Anders e Paul Celan; la filosofia contemporanea francese;
la questione della soggettivita e il nuovo statuto del lavoro intellet-
tuale nel tardo capitalismo, ma anche la tecnica e le passioni. A una
tonalita di fondo inconfondibilmente esistenziale, egli affianca, in
modo unico, una straordinaria conoscenza filologica dei testi del ca-
none filosofico e un impegno teoretico altamente originale.

Su molti di questi argomenti i saggi raccolti in questo volume
cercano di apportare dei contributi, dimostrando concretamente
quanto il lavoro di Ubaldo Fadini faccia parte della migliore cultura
europea contemporanea: nel rendere omaggio a lui, sono aspetti
vitali e attuali di quest'ultima che gli autori di questo volume
contribuiscono a ricostruire.

Dal nativo Friuli (Tarcento, 1955), con cui ha mantenuto un forte legame affet-
tivo, Ubaldo Fadini si e trasferito presto a Firenze, dove ha compiuto l'intero
corso di studi; all'Universita di Firenze ha avuto per maestri Eugenio Garin,
Ferruccio Masini, Sergio Moravia, Sergio Givone, ma, negli anni dei suoi studi
universitari, I’'operaismo e il pensiero di Antonio Negri lo hanno fortemente
segnato. Decisivo ¢ stato anche il soggiorno a Erlangen come borsista del Mi-
nistero degli Affari Esteri e del DAD. Dopo aver insegnato a vario titolo pres-
so I'Universita di Firenze, dal 2017 al 2025, anno del suo pensionamento, ha
ricoperto il ruolo di professore ordinario di Filosofia Morale. Copiosissimo e
il numero di libri e saggi da lui pubblicato; inoltre, egli ha svolto e svolge tut-
tora un’intensissima attivita culturale, con conferenze, seminari e la partecipa-
zione, in ruoli-chiave, a importanti riviste («Aisthesis», «Iride», «Millepiani»,
«Dimensioni», «<Fenomenologia e societa», «La Politica», «Democrazia e dirit-
to») e all’attivita di gruppi culturali e di ricerca come “Quinto Alto” e “Offi-
cine Filosofiche”; di quest'ultimo gruppo e stato cofondatore nel 2008. Ha co-
fondato e diretto I'unita di ricerca “Nuova Antropologia Filosofica” presso il
Dipartimento di Lettere e Filosofia (Unifi).

isbn 9791281716582 In copertina: Monica Sarsin, Ubaldo, 45x45, teatrino
I I"|| ||||||| |"|| |I|| "" in scatola di legno, tecnica mista su carta, 2025

9791281716582




	_Hlk206052264
	_Hlk200819570
	_Hlk205476865
	_Hlk200643727
	_Int_FmHzHVro
	_GoBack

